

حالين الدَّاجِي الإِسمَاعِيْ لِمالاَبكُل حمَّلِ لِدَّيِنِ حَمِّدَنِ عَبِلْ ظِلِكُ مَا فِي جَمِّدَ الِعَرَا قَيَنَ ﴾

في أيخِكَ بيَنَ (الصَّادَيْن) صَاحِبَيْ الْإصْدارج وَالنَّصْرُ

حَقِينُ وَتَعَلِيمُ عارِفِسًا مِر

دار الثقافة بيروت \_ لبنان





في أيخكم بينَ (الصَّادَين) صَاحِيي الْإصدالي وَالنَّصْرُ

ىئايىن الكاجىالإيمايئىلىلابىلا حمىلىلتركىم كرن عبلالإلكراني بمجاليم لقين ، «

> ھقےبیٰ وَتعنیایم عارفستامبر

> > -----

دار الثقافة ـــ بيروت



### المقدمة

كان السالم الاسلامي في اواخر القرن الثالث للهجرة المحمدية منطبعا بطابع العلم والفلسفة والآداب ، تسيطر على دائرته الثقافية وعلى مجتمعه العلمي دعوات جديدة ، وخلافات عقائدية متشعبة ، وجدل كلامي لم يكن ينتجي عند حد او يقف في مكارب معين . وكم هو مفيد للباحث الذي يريد ان يتعمق بدراسة منشأ تلك الخلافات أن يحاول الاطلاع على آراء الكتاب والعلماء الذي عاشوا في ذلك العصر البعيد ، وتركوا آثاراً علمية وطرقاً جديدة التعبير بالنسبة لمصرهم وفههم للقضايا الفلسفيسة ولمدى اجتهاداتهم بنفسير النصوص وتأويل الآيات فيستطيع عندائد ان يكون رأياً معقولاً ينفذ منه الى الواقع والحقيقة .

لقد كانت الحلافات المنوء عنها تخرج في اكار الأوقات عن نطاق المناقشات الشفهية التي كانت تثار في النوادي والمراكز العلمية فتتطور الى محاضرات طويلة تبرز على صفحات الكتب والشرات. ومن الفريب التي ساهمت بقسط وافر في هذا الجمال والاسماعيلية، ولكن من الفريب جداً اننا لا نرى هذه الفرقة تنتهي من جدلها الكلامي مع الفرق الاخرى حتى تأتي وتخوض جدلاً آخراً ولكن من لوع جديد ، انه جسدل بين

دعاتها انفسهم ، وفي هسذا الدليل الواضح على حرية فكرية كانت تسود حياتهم ، وتحرر من القيود يسيطر على المجتمعات المحافظة ويضرب نطاقاً حولها فيازمها بعدم الشذوذ والابتعاد عن المخطط القديم الموروث.

ان أول جدل أو بلغة أصح أول مناقشة علمية فتحت للاسماعيلية الآفاق الجديدة ، ونقلتها الى جو من أجواء التحرر العلي البعيد ، وجعلتها موضعاً للتخمينات والتقولات في العالم الاسلامي ، ظهور كتاب و المحصول ، موضعاً للتخمينات والتقولات في العالم الاسلامي ، ظهور كتاب و المحصول ، وينسب الى الداعي السوري الأكبر و محمد بناحمد النسفي ، الذي كان له الفضل بتحويل مذهب الدولة السامانية في أذربيجان الى الاسماعيلية ، وقد أعدم سنة – ١٣٦٩ ه أو ١٩٤٦ م – كا جاء في كتاب و الغرق بين الغرق ، الولفة عبدالقادر البغدادي ، ومن الغريب جداً أن و حجة العراقين ، وداعيها الأكبر وفيلسوفها الأعظم و حميد الدين احمد الكرماني ، الذي ناقش الموضوح وتعمق ببحثه لم يأت على ذكر مؤلف والحصول ، بل كان حديثه منصبا على و أي حاتم الرازي ، وأي يعقوب السجستاني ، فلا بد اذرب من وجود الساب جوهرية خاصة لهذا التجاهل تبرّر ذلك ، ولربحا يكون كتاب داخصول ، منسوباً الى النسفي خطأ .

ومها يكن من أمر فأن الاستحسان الذي ناله كتاب و الهصول ، لدى مفكري الاسماعيلية وطبقات علمائها في ذلك الحين حفز ابو حاتم الرازي الداعي الأول في شمال غربي فارس فألف كتابا ناقش فيه ما جاء في كتاب والهصول، وسمّى كتابه و الاسلاح ، ومن الواضح ان الاراء التي أوردها الرازي سببت رد فعل لدى داع آخر كبير اسمه ابو يعقوب السبستاني فأعتبرها مخالفة للحقيقة وللأصول وهذا ما جعله يعمد الى تأليف كتاب يناقش فيه آراء الرازي سمّاه و النصرة ، وقد انتصر فيه لمؤلف دا لحصول ، وماجم فيه أباحاتم الرازي بلا هوادة ، والظاهر ان كتاب

النصرة من جملة مؤلفات السجستاني الأولى كا يلمح الى ذلك الكرماني في كتابه ، وبعد زمن ليس ببعيد استعرض الكرماني الموضوع بكامله استعراضاً وافعاً وألف أطروحته الثمينة والراض » في الحكم بين والصادين » كا ساهما أي صاحبي و الاصلاح والنصرة » ، وجهارة فائقة قرط الأراء التي جاءت في الكتب الثلاث ونقدها نقداً علما ، وقابل بينها وبين و قانون الدعوة الهادية » او بعبارة اخرى بينها وبين النظريات الفلسفية والمقائدية الرحمية للبلاط الفاطعي في عصره ، وبالاجال نجد الكرماني يفضل دوما نظريات الرازي على نظريات السجستاني ويعترض لعدم مطابقتها للحقيقة وميلانها الى الانحراف ، وزيادة على ذلك ينوه بأن الرازي قد تجاهل بعض الأقوال التي جاءت في كتاب والمصول، فكان يأتي على ذكرها كا نظرط في الباب العاشر من كتاب والرياض، وما هو جدير بالذكر ايضا نظماراً علمية وجموعة فلسفية مثل هدنه تستحق الدرس والمقابة والتدقيق العميق ولكن لسوء الحظ فان كتابي والمحصول والنصرة ، قد المتدقيق العميق ولكن لسوء الحظ فان كتابي والمحصول والنصرة ، قد فقدا أما كتاب والاصلاح، للرازي ووالرياض، الكرماني فلا يزالان محفوظين .

# <كتاب ألرياض،

يمتبر كتاب «الرياض» الكرماني من الكتب المهمة التي تعبر عن النظريات الاسماعيلية الفلسفية في القرن الرابع هجري ، وقد وصلتني منه نسختان الأولى من الهند و w. Ivanov بنناء على تكليف جمية الدراسات الاسماعيلية في الهند و The Ismailia-Sciety » التي رغبت التي تبحقيني الكتاب وشرحه وكتابة هوامشه وتعليقاته باعتباري أحد اعضاء هده الجمعة العاملين. ولا بد لي قبل الدخول بالبحث والتفصيل ، واستعراض ما جساء في الكتاب من آراء وأقوال وحجج وبيانات ، من ايراد لحمة بسيطة عن

حياة الفلاسفة الثلاث الذين اشتركوا بالمناقشة وهم الرازي ، والسجستاني والكرماني .

#### الرازي :

هو ابو حاتم احمد بن حمدان اللبثي الورسناني الرازي وتسميه الاسماعيلية سيدنا و ابو حاتم ، تفخيما . كان داعيا للاسماعيلية في بلاد الري ثم انتقل الى بغداد حيث اتخذها مركزاً لاقامته . لا يعرف تاريخ ولادته بالضط . يمثل نشاط الدعوة الاسماعيلية في عهد امامة محمد المهدي بالله (١١) (عسد الله ) مؤسس الدولة الفاطمة في المغرب ، امتاز بعذوبة لفظه وحسن بلاغته والمشهور عنه انه استمال اليه (المروزي) امير الري وكان سناً متطرفاً ودأب على اقناع امراء تلك البلاد بالدخول في الاسماعيلية حتى اصبح من أعلام السياسة والدين ومن موجهي النهضة العلمية الاسلامية في اواخر القرن الثالث ، وأوائل القرن الرابع ، وكان يلجأ الى الناحمة العلمية الكلامية والفلسفية . قال عنه المستشرق الكبير ( بول كراوس (٢) ) : و كان من كبار دعاة الاسماعيلية ولعب دوراً هاماً في الشؤون السياسية في طبرستان والديلم ولا سما في الري واصفهان حتى استجاب له كمار رجال الدولة مثل اسفار بن شيرويه ومرداويخ القائد وغيرهما ، . والحقيقة فان أبا حاتم الرازي كان علماً من أعلام النهضة العلمية ليس في الاسماعلمة فحسب بل في العالم الاسلامي وقد ساهم بنشر التعاليم الفلسفية في كافة الاقطار الشرقية وخاصة في محيط الثقافة الاسلامية العامة ، وبالرغم من كل

<sup>(</sup>١) عاش هذا الامام في سلية \_ سوريا وهاجر منها الى المدرب عندما اشتد فنصط الساسيين عليه بعد انصام العرامطة وخروجهم عــلى الدعوة وخاصة بعد ان نمي اليه بان الداعي السوري الكبير ابو عبد الله الشيمي قد مهد لليـــام الدولة الغاطبية في الحدر [ واجـح فعمتنا من المشرقال المغرب \_ من منشورات دار الكتاب البناني بيروت \_ لبنان ٩ ٩ ٩ ٩ ] (٧) رسائل طسفية \_ بول كراوس \_ صعيفة ٧ ٩ ١

هذا فانه لم يسلم من اضطهاد الاعداء في الديلم ، وقد اضطر الى الاختفاء في أواخر سني حياته ، ومات سنة ٣٢٣ ه بعد تولية القائم الفاطمي شؤون الامامة الاسماعيلية في بلاد المغرب ، وقد عمر اثنين وستين عاماً كما قال بعض المؤرخين .

كان معاصراً لابي بكر محمد بن زكريا الرازي الطبيب المشهور وصاحب الآراء الفلسفية المعروفة التي خرج فيها على كثير من نظريات ارسطو الطبيعية والمينافيزيائية منكراً التوفيق ببن الفلسفة والدين معتقداً بأن الفلسفة هي الطريق الرحيد لاصلاح الفرد والمجتمع . وقد دارت بينها أي بين الرازبين مناقشات عنيفة ومتعددة حضرها بعض العلماء والرؤساء السياسين ، وقد دو "ن أبو حاتم هذه المناقشات في كتابه ( اعلام المنبوة ) وهناك أدلة قاطعة على ان هذا الملحد لم يكن سوى الرازي أبو بكر وقد أورد الفيلسوف الكبير الكرماني ( حجة المراقين ) في كتابه ( الآتوال الذهبية ) بأن مناقشات في النبوة والمناسك الشرعة دارت بين استطاع ابو حاتم ان يخزل ابو بكر الرازي ويلبذ آرائه في كتابه ( أعلام البوقة ) بصفحات تفيض إفحاماً وإعجازاً ، وقد سد فيها على المحابرين والماندين سبل التخلص والغرار .

أهم مؤلفاته كتاب و الزينة (1) في الأحرف العربية واشتقاقاتها وأسباب وضعها ومعاني الكلمات وهو كتاب جليل في الكلمات العربية الأصيلة والنخيلة التي نطق فيها القرآن وسنها المسلمون والتي صارت منها المصطلحات الاسلامية ، وعدد صفحات هذا الكتاب ١٢٠٠ صفحة وقد أهداه الى الامام القائم الفاطمي الذي خلف محمد المهدي بأله (عبيد الله) وله

<sup>(</sup>١) يقوم بتحقيق هذا الكتاب الدكتور حسين مجذالي من جامعة القاهرة .

كتاب ( أعلام النبوة ) و ( الاصلاح ) و ( الجامع ) وغيرها .

#### السجستاني :

يعتبر أبو يعقوب اسحاق السجستاني أو ( السجزي) في طليعة العلماء اللنين جاهدوا وعملوا وكرسوا انفسهم لوضع قواعد فلسفية كونية قائمة على دعائم فكرية عقائدية واسس علمية متينة وركائز ثابتة الاركان لا تترعزع مها طرأ عليها من ازمات . بل هو في الواقع من الذين ضحوا بكل ما يملكون في سبيل نشرها وتعميمها في الافطار الاخرى حتى اتهم في اواخر حياته بالكفر والالحاد من الجمور المحافظ ثم قتل اخيراً في مبيل عقيدته . لعب السجستاني دوراً هاماً في مجال الفلسفة وأدى أجل الحدمات الفكرية في القرن الثالث للهجرة وقد ظهر اثره الفكري في تعليده حميد الدين الكرماني ( حجة العراقين ) الذي سار على منهاجه ودعا الى تعاليمه والانتهال من فيض ينابيعه . واذا عمنا ان الكرماني درس الفلسفة في مدرسة السجستاني الفكرية المكننا وضع السجستاني في المرتبة الاولى بين علماء المسلمين والمفكرين وفلاسفة العالم المشهورين .

عاصر الدعوة الاسماعيلية الباطنية في عصر الظهور أي ابان ازدهار. الدولة الفاطمية وظهورها كدولة اسلامية ذات كيان حضاري وعلمي واجتاعي وسياسي ، وبالرغم من انه عاش في بلاد يتمدهب اهلها بمذهب يختلف عن مذهبه فقد كان بحبراً ان يتخذ ( التقية ) ستاراً له ويحدر أشد الحذر في حركاته ودعواته ، ولهذا السبب جاءت حياته غامضة بعض النموض ، وقد لا نكون ملومين اذا كنا لم نستطع الوصول الى معوفة سيرة حياته معرفة تامة او نتصل بكل شيء عنها ، ومن جهة تانية فانه لم يصل الينا الا القليل عن الداعي الكبير النسفي « النخشي ، مؤلف كتاب ( المحصول ) غير ما ذكره المؤلفون عن جهوده واتصاله بنصر بن احمد

الساماني في يلاد ما وراء النهر الى ان اعتنق الساماني الدعوة الاسماعيلة ، كا اننا لا نعلم شيئاً كثيراً عن ابي حاتم الرازي العالم اللغوي وصاحب اقدم سفر في علم اللغة العربية وهو كتاب ( الزينسة ) وعن ( حجة المراقين ) حميد الدين الكرماني بالرغم من وصول اكثر مؤلفاته وآثاره البيا ، ولو لم يكتب المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي صديق ومناظر ابو العلاء المعري سيرته بيده لما تسنى لنا ان نعرف شيئاً عنه ، وهكذا بو العلاء المعري سيرته بيده لما تسنى لنا ان نعرف شيئاً عنه ، وهكذا الجزائر في سوريا وايران واليمن وغيرها ، فان حياتهم غامضة أشد النعوض كما الخيرائر في سوريا وايران واليمن وغيرها ، فان حياتهم غامضة أشد النعوض الا الغلل .

ينسب الى وسجستان ، وهي مقاطعة في جنوب (خراسان) من اسرة فارسية قبل انها اسرة بطل الفرس ورستم ، وهنالك من يقول أنه من العراق جاء جده من الكوفة واستوطن سجستان . ويزعم بعض الناحثين الفين درسوا فلسفته انه مات سنة ١٣٣١ هـ . ولكن هذا الرأي لا يتغنى والواقع التاريخي ، اذ المروف عن السجستاني انه كان معلما للكرماني والواقع التاريخي ، اذ المروف عن السجستاني انه كان معلما للكرماني عنه علوم الدعوة الفلسفية ? وهناك نص صريح في كتاب و الافتخار ، كتاب و الرياض ، للكرماني أي انه كان داعما في مقاطعة بخارى في عهد خلاقة الامام و المعز الدين الفاطعي ، ومعنى هذا انه كان معاصراً للداعي الكبير وجعفر بن منصور اليمني ، والفقيه العلامة القاضي و النعمان بن عمد بن حيون المغربي التيميى ، قاضي الدوله الفاطعي القاضي الدوله الفاطعية القاضي د ولنس أدل على قبعة السجستاني العلمية من كتبه ومؤلفاته الن

تركها بعده وهي موضوعة باللغة العربية وقسم منها وضع باللغة الفارسية وقد ذكرها اسماعيل بن عبد الرسول بن مطا خان الأبيني المتوفي سنة ١١٨٣ في الجمعوعة وفهرست الكتاب وأشار البها البيروني في كتبه كا ذكرها البغدادي في كتابه ( الفرق بين الفرق).

ترك السجستاني بعده كا قلنا مؤلفات علمة غزيرة تعتبر أحمى مسا كتب في الفلسفة ويبلغ عددها ما ينوف عل الثلاثين ولعل اشهر كتبه و اثبات النبوات ، و (كشف الحجوب) (۱) و (تحفة المستجيبين) (۱) و (الينابيع) (۱) وهذا الكتاب قسمه الى اربعين ينبوعاً فأصبح بعد هذا من المستتب التي قلما يوجد ما يفوقه عمقاً ويظهر انه قد وضعه لطبقة خاصة من الدعاة واصحاب المراتب العلما في الدعوة والى الذين وصاوا في دراساتهم الفلسفية الى الذروة ، وامسا سبب تقسيمه الى اربعين ينبوعاً قيمود الى رغبته في جمل تأويل كل ينبوع على حد من الحدود الاربعين الذين يشكلون المجلس الأعلى للدعوة .

ومن كتبه ايضاً وقد أتى على ذكرها الرحالة الكبير والشاعر الفارمي الشهير « ناصري خسرو ، في كتابه ( زاد المسافرين ) : أسس الدعوة ، تأويل الشهير « ناصري خسوس النعم أو سوسن البقاء ، الرسالة الباهرة ، كتاب الافتحار ، الموازين وهو مقسم الى تسمة عشر ميزاناً ، سلم النجاة ، النصرة ، المقاليد ، مسلمات الاحزان ، اسرار المماد ، المراعظ في الاخلاق ، الغريب في معنى الاكسير ، مؤنس القساوب ، تأليف الارواح ، الأمن من الحيرة ، خزائن الأدلة ، البرهان ، وغيرهم .

 <sup>(</sup>۱) حقق هذا الكتاب ويشره المستشرق هنرى كوريان في طيران .

<sup>(</sup>٢) « « « ﴿ عارفَ تامر وَشَهُ آلَىٰ كَتَابُ خُس رَسَائِلُ اسَاعِيلِيَّةً .

<sup>(</sup>٣) < < < المستثرق منزي كوريان بالاغتراك مع عادف تامر وضاء الى كتاب ثلاث رسائل انتاعيلة من منتورات المهد المد نسي بطيران - ايران .

وفي هذه السطور نوجز آراء السجستاني في الألهبات كما عبر عنها في اكثر مؤلفاته ، فهو يعتقد ان مبدع المبدعات خالق قديم وعال وعريق في ايجاد الأولية ، وان عالم الموجودات والمبدعات محدث لانه اذا كان غير محدث فيجب ان يكون شيء سابق له قد احدثه ، ولو كان العالم قديمًا قبل الخالق لاستحال تعلق جبروته بالقدم ووجوده بالعسدم ولاقتضى موجداً اوجده ، وهو المتعالي عن درك الصفات فلا ينال مجسّ ولا يقم تحت نظر ولا تدركه الابصار ولا ينعت يجلس ولا يخطر في الظنون ولا تراه العيون ولا يوصف بالحواس ولا يدرك بالقياس ولا يشبه بالناس ، فهو المنزه عن ضد مناف او ند مكاف او شبه شيء ؛ تعالى عن شبه المحدودين وتحيرت الاهام في نعت جبروته وقصرت الافهام عن صفة ملكوته وكلت الابصار عن ادراك عظمته ، ليس له مثل ولا شبه وهو غير ذي ندوعير ذى ضد لأن الضد انما يضاده مناف دل على هويته بخلف وآثاره على احماثه بأنبيائه ، فليس للعقل في نيل حمائه مجال او تشبيه اذ ان تشبيه المبدع بمبدعه محال . فهو سبب كل موجود لأنه مسدع المبدعات ومخترع المخترعات وسبب كون الكائنات ورب كل شيء وخالفه ومتممه ومبلغه الى افضل الاحوال . جل ان مجده تفكير او يحيط به تقدير ليس له اسماء لان الاسماء وضعت لموجوداته ولا صفات لأن الصفات من ابساته ، وان حروف اللغة لا يمكن ان تؤدي الى لفظ اسمه او ان يطلق علمه شيء منها لأنها جميعها من مخترعاته وان كل الاسماء التي ابدعها جعلهما اسماء لمبدعاته ؟ فهو قديم وقبل الازل وصاحب مصدر الاولية بالترتيب، لأن الحد الاول انبئـــــق منه والموجود الاول فاض عنه وهو مبــــدع المبدعات ومملل العلل وباري البرايا والدائم الموجود بفرديته وصمدانيته وصاحب فعل الايجاد الاول للعدد الاول الذي جعله أصلا للاعداد ، كما ان العقل جعله أصلا للموجودات والناطق أصلا لعالم الدين ، ويضاف الى كل هذا بأنه لا ينال بصفة من الصفات وانه ليس جسماً ولا هو في جسم ولا يمقل ذاته عاقل ولا نجس به حأس ، وهو ليس بصورة ولأ عادة ولا يوجد في اللغات ما يمكن الاعراب به عنه ، وهو موجود لأنه لا يصح ان يكون موجوداً من نوع الموجودات التي وجدت عنه ، وأما الاستدلال عليه فيستخلص من وجود الموجودات الاخرى وذلك بان لا مملول بدون علة ولا موجوداً إلا بما يوجب وجوده ، وان الموجودات يستند بمضها الى بعض في وجوده وان بعض الذي يستند اليه البعض الآخر أيضاً من الموجودات غير ثابت في الوجود وغير موجود .

وبعد ذلك ينتقل السجستـاني الى الموجودات بالترتيب والتسلسل فيقول :

ان المبدع لم يوجد في أول الخلقة غير المقل وحصر في جوهره صور المبدعات كلها ، ويضاف الى العقل اسم ( القلم ) لأن بالقلم تظهر نقوش الخلقة منذ الابتداء ، ويقال للعقل (العرش) أي انـــه مقر لمن جلس عليه وبجاوسه عليه تعرف جلالته عن هو منحط دونه ، ويقال للعقل ( الأول ) ومعناه ان الاولية التي ظهرت منها المخلوقات يعني كل ما هو موجود وما هو مطبوع عليه اسبق لقبول آثار الحكمة قبل سائر الحدود لقربه منها واتحاده بها وهي العلم والأمر اللذان هما بمعنى واحد ، وقد موجود سواه لان جميع الحدود دونه قواتها سابقة أفعالها وهذه الفضيلة للعقل خاصة ليكون بها تاما كاملا ، ويقال للعقل (القضاء) على ان بالمقل تقضي النفس ادراك المعاومات والظفر بالمطاوبات ، ويجوز على ان العقل هو قضاء الله عز وجل بين خلقه ، ويقال للعقل ايضاً (الهمولي) فمعناه ان بالعقل قوام ما ينبجس من الصور ، ويقال للعقل ( الشمس ) ومعناه ان بالعقل تبصر الحقائق ، ثم ان النفس وهي الخلق الثاني المنبجس من الخلق الأول وإنما سميت نفسها نفسأ لانها تتنفس دائما للاستفادة ليكون

ثواتر تنفسها قوام الخلقة ، ويقال النفس ( اللوح ) فمعناه ان الذي انفطر من العقال من الوار الحكمة يتسطر في النفس ومن النفس يتصل بحريانها المنبعث منها على مقدار صفائها ولطاقتها ويقال النفس ( الملك ) ومعنى ذلك ان النفس ملك العقل وقينة لان بالنفس ظهرت فضيات العقل كا ان بالملك تظهر فضيلة الملك ، ويقال النفس ( التالي ) فمناه ان الذي يتلو العقل في باب قبول آثار الكلمة أنما هي النفس ويجوز على ان النفس يقوتها تتلو العقل بفعله ويقال النفس ( القدر ) فعمناه ان ويقال النفس والتحديد بحيطان به ويقال النفس الصورة ومعنى ذلك ان النفس تصورت من جوهر المقل وضيائه وانها متى همت ان تلحق به لتنزل منزلته محق نورها ، كما ان النمس يستغيد نوره من نور الشمس واذا اجتمعا في المنزلة محقت نوره ، ويقال المقل والنفس بحكمة واحدة ( الاصلان ) .

هذه بعض آراء السجستاني الفلسفية في الألهيات عرضنا لها عرضاً وجيزاً وأضفناها الى ما استطعنا الوصول اليه من سيرة حياته ولعلها تعطي الدائل الدافع على اضطلاعه بالعلوم وعراقته بوضع النصوص بترتيب جذاب وتنسيق بديع .

## حيد الدين احمد الكوماني :

شخصية علمية خارقة اكتنف تاريخ حياتها الفعوض ، وفيلسوف كبير عاش في عصر علمي زاهر وداع جليل خط في صفحــــات الفكر اقوم البحوث وأعمق السطور وترك للاجيال عدداً من المؤلفات أقل ما يقال عنها انها كنز ثمين وتراث خالد .

يعتبره فلاسفة العالم الاسلامي اعظم عالم انتجته المدرسة الاسماعيلية

الفكرية في عهد الدولة الفاطمية ، أما كتابه ( راحة العقل ) (أ) فهو من الكتب القيمة التي قلما يوجد بين كتب الفلاسفة ومخلفاتهم ما يعادلها قوة ومتانة وعمقاً لذلك كان طلبه قليلا ورواجه بطيئاً محدوداً ومقتصراً على طبقة خاصة من العلماء الافذاذ والفلاسفة المتبحرين .

ذكره الداعي الكبير والمؤرخ اليمني وادريس عماد الدين ، في كتابه (عيون الاخبار) فقال : و هو أساس الدعوة التي عليه عمادها وبه علا واستقام منارها وبه استبانت المشكلات وانفرجت الممضلات ، ووصفه الداعي الاسماعيلي السوري ونور الدين احمد في ، كتابه ( فصول واخبار ) فقال : و لو ان الدعوة الاسماعيلية لم تنتج غير الكرماني لكفاها فخراً وكنان ذلك كافياً ، .

ظهر اثره وعظم ثأنه في عهد الحليفة الفاطمي والحاكم بأمر الله ، وكان لقبه المشهور ( حجة العراقين ) أي انه كان مسؤولاً عن شؤون الدعوة الثقافية في فارس والعراق ، وفي القاهرة كان مركزه كمقام ( حجة جزيرة ) فهو احد الحجيج الاثني عشر المكلفين بأدارة شؤون الدعوة الامامية الاذاعية الفكرية في العالم ، ثم استخدم بعد ذلك كرئيس لدار المحكمة في القاهرة وهي المؤسسة الثقافية التي نستطيع ان نقول عنها انها أول جامعة انشئت في العالم .

وقد على القاهرة سنة ٩٠٨ ، بناء على طلب الصادق المأمون المؤمن الفي الله وقد الفي الله وقد الفي الله الله الله عندما حمي وطيس المعارك الدينية وقامت الدعوات الجديدة وراج سوق البدع التي كانت تهدف الى الفاد والانحراف عسن واقع واسس المدعوة فألفى الدروس والمحاضرات في دار الحكمة ووضع كثيراً مسن

 <sup>(</sup>١) طبع هـ أذا الكتاب باشراف جمية الدراسات الاسماعيلية بالهند وقام بتحقيقه الدكتور محد
 كامل حسين والدكتور مصطفى حلمي من العاهرة .

البحوث والكتب اشهرها ( الرسالة الواعظة ) في الرد على الحسن الفرغاني القائل بالوهية الحاكم بأمر الله . ورسالتا ( البشارات ) و ( المصابح ) وقد لم يحتن فيها من اثبات الامامة كواقع كوني لا بد منه وذلك ببراهسين معقولة وحجج دامغة جاءت زاخرة بالتعابير العبرية والسربانية والفارسية المأخوذة من كتب الانبيساء النطقاء الساوية ، ثم انه اتخذ من الآراء الأفلاطونية اساساً لبحوثه فذكرها بمهارة لم يسبقه اليها احد وقد جاءت جميها كدعوة عامة لتوطيد النظام الفكري الفلسفي ورفع مستواه ومحوكل أو للشك والجدل والارتباب والنقاش .

ومهما يكن من امر ففي هذه السطور لن احاول تقديم الفيلسوف الكرماني كداع من دعاة الاسماعيلية الذين لعبوا دوراً هامياً في مجال الفكر على عهد الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله ، او من الفلاسفة الذين خدموا الدعوة الفاطمية خدمات فكرية جلى ، بل اقدمه كفيلسوف من فلاسفة العالم صال وجال على مسرح الفلسفة الكونية وعمل كل مسا في وسعه لايجاد مدرسة فلسفية ترتكز على اسس عقلية جديدة بالنسبــة لعصره ، وعلى نظريات مبتكرة حديثة لها شأنها ، وعلى نظم عقليــة تنطبق على نظرية وحدة الوجود التي يقول بها المعلم الثاني والشيخ الرئيس مع توسع بالشرح وخروج عن المنهاج العام الموضوع لدعاة الاسهاعيلية؛ سواء من قد سبقوه او عاصروه وهم الذين كانوا مجبرين على السير وفق قواعد عامة مدروسة لا يمكن تعديها او اجتماز حدودها . ومن الرجوع الى مؤلفات الكرماني والتمعن في قراءتها وتحليل مــا فيها نراه قــــد قـــرر النظرية القائلة بأن بين الموجودات تضاداً وتنافراً ومحاولة من جــانب يعضها لمحو النعض الآخر ، وأن هذه الموجودات موجودة بالرغم مسن هذا التنافر وهذا التضاد ، كما انه لا يفقد شيئًا منها يوجود ضد وانما هي كلهـــا تحت الوجود محفوظة ، وكل هذا مطابق لنظرية المعلم الثاني

بالابداع التي يقول فيها : ﴿ حفظ ادامة وجود الشيء الذي ليس وجوداً لذاته ادامة لا تتصل بشيء من العلل غير ذات المبدع (١) ، ويقول ان سينا في سياق الكلام عن الممكن والواجب بغيره من الموجودات حديثًا يتبين من خلاله معنى دوام الوجود على الموجودات وذلك بقوله : د أما كون العلل بمكن الوجود في نفسه والجب الوجود لفيره فليس يناقض كونه دائم الوجود بغيره > (٢) ويكاد يقرب ما يذهب اليه الفلاسفة الثلاثة المعلم الثاني والشيخ الرئيس وحجة العراقين في هذا الصدد ما ذهب اليه في العصر الحديث الفيلسوف و ديكارت ، الذي يقول : د اذ يوجد من الفعل الذي يحفظ الله به العالم وبين الفعل الذي خلقه به (٣) ، وذلك فيما يعرف في فلسفت، باسم نظرية ﴿ الْحَلْقِ المُستَمَرِ ﴾ . والحقيقة فأن الكرماني قد شارك الفلاسفة المسلمين وتأثر ببعض منهم وخاصة القائلين بالفلسفة اليونانية وامتاز عنهم بأنه عندما عرض هـــــــذه الغلسفة اتسمت مجوثه مسات الجدة والطرافة والابتكار ، وكان استى الى التجديد من الفلاسفة الأوروبيين المعاصرين والشرقيين الغابرين . وعليه فبالامكان القول ان الكرماني ترك مؤلفات وأنتج افكارا يجب ان ينظر اليها لا بوصفها آراء اساعيلية فكرية فحسب ، بل آراء فلسفية اسلامية عامة ذات مستوى رفيع تبحث في جوهر الأشياء والنواحي العقلية العميقة بشكل ثابت متقن تتجلى فيه العبقرية والنبوغ .

اجل قال الكرماني بالنظم الافلاطونية الحديثة ، وبذل جميع جهوده في سبيل تطبيق بعض موادها بأساوبه الفلسفي الكلامي الجذاب ، وعمل على اثبات امر النبوة والامامة من الوجهتين الفلسفية والدينية ،

<sup>(</sup>١) الغارابي ، عيون المسائل ص (٦٠) .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا ، الارشادات ص (٠) .

<sup>(</sup>٣) ديكارت ، مقال عن المنهج ُ – القسمُ الحامس – ومبادى. الغلسفة نقرة (٢١) .

وفي هذا نستطيع ان نقول بأنه أيد النظرية القائلة بمبدأ التمسك بظاهر الشريعة تمسكاً يؤدي الى العبادة العلمية واقتصار هذه العبادة التي يدخل في مشبها التأويل والكلام الفلسفي على الحدود والمأذونين الذين وصاوا المي مستوى عال في الفلسفة والعلوم ، وكل هذه الظواهر نجدها اذا امعنا النظر في و الرسالة المضيئة ، وفي و المصابيح في اثبات الامامة ، وفي و تنبيه الهادي والمستهدي ، وفي و راحة العقل » . مضافاً الى ذلك ان للمسكرماني فضلاً كبيراً في تطور النظام الفكري والتوسم في ذلك ان للمسكرماني فضلاً كبيراً في تطور النظام الفكري والتوسم في المحضوعات وضع القواعد الأساسية للتفسير ، ومع التناقض والتشابه المخصوعات وضع القواعد الأساسية للتفسير ، ومع التناقض والتشابه وخاصة في موضوع و الامامة ، التي كانت تدور حولها آراء ونظريات غير مستقرة ولا ثابتة ، ولهذا فأن كتابه و راحة العقل ، قد حدد قواعدها وأصولها ومراتبها ومركزها ووضع لهما القواعد الجمديدة ووالاسس والنظم والترتيب .

لقد كارب الكرماني مبرزاً في مذهب الدعوة للوجود ، وفي نفي الايسية والليسية والصفات عن الله نفياً مطلقاً ، ومذهب الدعوة في التصويد ومذهب الدعوة في الأصلين الابداع والانبعات والغاد الاسامي والأفضلية بين الامامة والنبوة ، وكل هذا بأساوب منطقي علمي بحت ، والأفضلية بين الامامة والنبوة ، وكل هذا بأسلوب منطقي علمي بحت ، المقل المقتل ، والنفس الكية ، مع نظام المقول المشرة الافلاطونية المقول ايدما المملم الثاني ، وقد قابل وطابق بين عالم الابداع (وهو عالم العقول وين المالم الروحاني ) وبين المالم الجوماني ( وهو عالم الالالاك والكواكب ) وبين المالم الجساني ( وهو ما دون فلك القمر ) وبين عالم الدين ( وهو عالم الحفول المخرافية والفلكية عالم حدود الدين ) ثم رمم لهما الخططات الجغرافية والفلكية والأرضية والجسدية التي جاءت غاية في الغن والابداع ودلت على براعة في التمير وعلو كعب في الفلسفة .

زُخر بتمابير وأدلة عن ابطال الايسية عن الله ونفى الصفات الالهيــة ونما قاله وأيده : ان الله تعالى لا ينال بصفة من الصفات ؛ وأنه ليس جسما ولا هو في جسم ، وانه لا يعقل ذاته عاقل ، ولا يحس به محس ، وأنه ليس بصورة أو مادة ، ولا ضد له ولا مثل ، ولا يوجد في اللغات مـــا يمكن الاعراب عنه ، كما أنه ليس له رتبة في الموجودات ، وهذا يدل على ما كان يتاز به من المام واسم بانواع العلوم لا سيما العقلية منها وفي هذا يوافق المعتزلة والمتكلمة ويتفق مع ابن رشد كما انه في موضوع ايجـــاد ﴿ العلمية ﴾ على وجود الله نراه يتفق مع ديكارت وان كانا يختلفان بايراد التفاصيل وطريقة التعبير . وكل هذا اذا اضفنـــــا البه بعض البحوث نراه قسد ضمن حاوله وأفكاره بعض آراء الفلاسفة المتقدمين علمه والمعاصرين له كأفلاطوت وأرسطو والكندي والفارابي وابن سينا ، ونلاحظ من الرجوع الى ما كتبه الباقلاني والبغدادي والغزالي أنهم قرروا ان الاسماعيلية بنفيهم الصفات يعتبرون معطلة . ولكن الكرماني دفع هذه التهمة وقال: ان التعطيل الصريح انما يكون بأن يتوجه فعل حرف النفي ﴿ لا ي نحو ﴿ الهُوبِيةِ ﴾ قصداً ، كأن يقال مثلًا ﴿ لا هُو ﴾ و « لا اله » وليس هذا بما تقول به الاسماعلية ، أذ أن النفي عندهم هو نفي الصفات وحدها ، وتوجيه فعل حرف النفي ﴿ لا ﴾ انما ينصب عندهم على الصفات دون الهوية . ومها يكن من امر فان الكرمـاني قد وجه عناية خاصة في كتابه « راحة العقل » الى هذا الموضوع ، وفي هذا الكتاب نراه قد خالف جميع الفلاسفة والادباء والمؤرخين والعلماء فبدلاً من ان يقسم كتابه الى فصول وابواب واقسام كا فعل غيره مـن رجال الفكر والمؤلفين نراه قد شبه كتابه بمدينة محاطة بسبعة أسوار على كل داخل اليها ان يجتار الأسوار السبعة ولكي يجتاز الأسوار السبعة عليه ان يواجه سبعة مشارع متفرعة عن كل سور ، الا السور السابع

والأخير المحيط بالمدينة فهذا له اربعة عشر مشرعا ، واذا كنا هنا لا نتطرق الى شرح ما قصده الكرماني من اسواره ومشارعه مخافة التطويل فأن هذا لا يمنمنا من القول والاعتراف بعلو باعه في الفلسفة وقوة تفكيره وفهمه العميق لجوهر الأشياء .

للكرماني عدد من المؤلفات نشر البعض منها اهمها :

الرسالة اللدية (١) ، رسالة النظم ، الرسالة الوضيئة ، الرسسالة المسيئة ، الرسالة الماشيئة ، الرسالة المحافية ، الرسالة المحافية ، الرسالة المحافية ، الرسالة المحافية ، الكافية ، تنبيه الهادي والمستهدي ، معاصم الهدى ، الأقوال الذهبية ، فصل الحطاب وانابة المحاف ، رسالة المحاف ، رسالة المحاف ، المعاف ، تاج المعقول ، ميزان المعقل ، كتاب النقد والازام ، الكيل النفسي ، كتاب المقابيس ، المجالس البغدادية والبصرية ، رسالة الشعرى في الحواص ، راحة المعقل ، رسالة السعرى في الحواص ، راحة المعقل ، رسالة السعر ع دور الستر ١١) .

وأخيراً فلا بد من القول بأن الكرماني من الفلاسفة المفدورين في عالمنا الفلسفي ، وفي الواقع فأن دراسة مؤلفاته وانتاجه من الأحمية بمكان وهي تعطي صورة واضحة عن اثر الفلسفة في تاريخ الفكر باللسبة للهتمين بالدراسات الشرقية والفلسفة الاسلامية .

#### عتويات الرياض

يفتتح الكرماني كتابه الرياض بتسبيح الله وتمجيده وهي قاعدة درج عليها جميع العلماء في تلك العصور واخيراً يشير الى امام عصره الحاكم بأمر الله الفاطمي ثم يقول:

<sup>(</sup>١) حقق هذه الرسالة ونشرها عمدكامل حسين -- جامعة القاهرة .

<sup>(</sup>٢) حقق هذه الرسالة ولشرها عارف تامر .

لقد رأيت أباحاتم الرازي قد قوم الاخطاء الموجودة في كتاب والمحصول، والمحصول، فجاء الريعقوب السجستاني فدافع عن مؤلف كتاب والمحصول، مؤكداً صواب حجته وقوة نظريت، وان الأمور التي ناقشها ليست من الجزئيات او الفروع الفلسفية الاسماعيلية حتى يمكننا التفاضي عنها وفي هذا كله ايذاء للمقيدة وتعطيلاً للمبادىء الاساسية وللأصول.

ان أبا بعقوب كما يبدو قد دعم بعض النصوص مخالفاً أبا حاتم الرازي ومهاجمًا اياه وفي بعض المواضع قد تكلم بما لا يمت الى الموضوع بصلة مطلقاً ، ومها يكن من أمر فقد ورد في كتاب «المحصول» بعض النصوص التي تعالج التوحيد فكان من الواجب على ابي حاتم ان يصلحها ويناقشها ولكنه لم يفعل ، بل فضل عليها تلك القصص الطويلة التي تعالج مواضيـم اقل اهمية وهي البيانات التاريخية الواردة في التوراة ، وقد ملاً كتابه بها فتركها غير مصححة مهملا اياها وبذلك أوجد نوعاً من الارتباك الفكري لاتباع الدعوة الهادية بتقديمه آراء مختلفة ومتباينة ، وخاصة بعد الكبابهم على قراءة كتاب ﴿ المحصول ، ولقد كان ذلك ذا تأثير على نقاوة فكرةً مسالك التوحيد وأفسادا لأصول الشريعة ولنرتيب الحدود ونرى الكرماني يقول: ولهذا السبب قررت ان اورد هنا الاقوال الاصلية الواردة في كتاب ( الاصلاح ) مصححاً بعض ما جاء في كتاب ( المحصول ؛ وما ورد في اقوال « النصرة » التي تدعم كتاب « الحصول ، مقدماً رأيي وتعليقاتي عليها وغرضي من ذلك اظهــــار الاصول بالمنى الصحيح والفصل بين الاثنين ، وعندما نصل الى هذا الحد يسهل اظهـار الخطأ وتبقى النماليم الصحيحة بمنجاة من الريب والشك وبعيدة عن كل تباين واضطراب.

قسّم الكرماني كتابه ( الرياض ) الى عشرة أبوابوجعل كل باب مقسماً الى عدة فصول وبلباقته الادبية والعلمية وقوة بيانه واطلاعه انتقى ما رآه مهما / واسامياً من كتابي ( الاصلاح ) و ( النصرة ) وقرظـــــــ بأسلوبه قسم الباب الاول من كتاب دالرياض ، الى ثمانية وثلاثين بابا وهو مكرس لموضوع كال النفس . يقول مؤلف كتاب دالاصلاح ، ان النفس تامة وهي مصدر تام كامل جاءت من الكمال لان المقل هو الكمال ، ويقول مؤلف دالنصرة ، مخالفاً هذا : بأن مؤلف والاسلاح ، لا يعلم بأن التام هو ارفع وأكمل من الكمال لأن الثافي اي الكمال هو من خاصية الاول ولذلك وصف فيه ، ولهذا فأن الكامل الذي يحمل هذه الصفة يكون ارفع واسمى من خاصيته الملحقة به ، فالكامل موجود ومتى وجد الكمال يصبح تابعاً وليس متبوعاً .

وهنا يحتدم الجدال ما بين الواقع والخيال فيكشف مؤلف والرياض النطاء عن الخطأ المنطقي بدلالته على ان مؤلف كتاب و الاصلاح » لم يمن بالكيال الكيال العامة ، بل الكيال الأعلى أي العقل والعقل هو علة وجود النفس الكاملة التي اصبحت معلولة به ، والمعلول لا يمكن ان يكون أسمى من العلة ، لهذا فأن رأي الكرماني يوصلنا الى الاعتقاد والقول بأن تهجم السجستاني على الرازي لم يكن في موضعه ولا صحيحاً . ثم يلتفل الكرماني فيأخذ رأي الرازي الذي يقول: بأنه بالرغم من ان النفس هي كاملة غير ان أفعالها ليست بكاملة أيضاً حيث ان هذه الافعال ترتكز على الوقت بينا النفس هي انعاث العقل والعقل هو كائن بذاته مؤلف من الابداع والزمن والكيال عكس النفس التي هي منبعثة من الزمن من الابداع والزمن والكيال عكس العقل ، وهذا لا يؤثر أو يجمل مادتها متواضعة كما هو الحال في العقل كونه معتداً على الارادة الألهية ، فهذا لا يحمد وضمح المادة المذا الكيال أو عدم الكيال اللذين هما وليدا النفس يحمد وضمح المادة المذا الكيال أو عدم الكيال اللذين هما وليدا النفس يحمد وضمح المادة المذا الكيال أو عدم الكيال اللذين هما وليدا النفس وليسا مادتها وقد يعود الى القول بان جميح ما جاء في الباب الأول من كتاب وليسا مادتها وقد يعود الى القول بان جميح ما جاء في الباب الأول من كتاب

«الرياض» بأن هذان الاقتباسان عن كتاب والاصلاح» ، والكرماني يورد اراء والنصرة، بشدة معلقاً بقوله ان السجستاني قد فهم خطأ هذه النظريات وقد شبهه كمستعمر جديد دخل الى عالم المثاليات ولا هدف له إلا الغرور المادى .

وقال صاحب والنصرة عمورداً قول امباذقليس (۱۱ على سبيل الاحتجاج به أغا صارت اما لأنه لم يخضع لشيء إلا للباري عز وجل وصارت النفس ناقصة لانها خضمت الطبيعة نقول : ان الفلابغة المتقدمين منهم وان كانوا فضلاء في زمانهم فقد استمر عليهم سلطان الخطأ في كثير بما تكلموا عليه من العقليات ، ولو كانوا في زمانها وأروا ينابيم البركات كيف هي فائضة من بيت الوحي بحقائق الأمور على ما هي عليه من الدعوة العلاية لكانوا مع اجتهادهم لانفسهم ينصفون انفسهم ويعبرون عن كثير من اعتقاداتهم وفيا غاب عن الحواس يقفون . ولكانوا لآثار من جمل الله له نوراً في غوامض الامور يقنعون . فانهم في ازمانهم البعوا كراءهم وعقولهم فيا نحوه فصار كل منهم يذهب في اعتقاده الى ما قدل عليه المداوية المدل عليه

<sup>(</sup>١) ليلسوف كبير عاش في سنة ١٤ ق.م عاصر (بارمنيدس) وان يكن اصغر منه ، مذهب الغلمي يتصل مع مرفليطس مع تعديل بسيط ، هو من أهالي مدينة أكر اجاس على الساحل الجنوبي من صفلية . كان سياسيا ديمو قراصاً وزعم عن نفسه أنه أله . تروي الاساطير عنه قصصاً عتلفة فقد زعم الزاهموت أنه أتى بالمجزأت ، سيناً بالسعر وحيناً بمبرته الطية ريروى عنه السه استطاع أن يتحكم في الربح، وأنه أعاد الحياة إلى امرأة مينة . أن جميع ما كتبه كان عمراً -كما قبل بالدين وقد اللي عائم وعدال المين النائلة قلم أن الحواء عنم قالم بنائه وقد برهن على ذائل بعراهين علية دامنة ، وعرف أن بين البنائلة العالم ته منافسة على من وقد قالوب إلى المنافسة على المن والمنطق عنه من المنافسة على من وارسطو ، وقال بأن الاتراب والحواء والثار والماء عناسر لربعة ، وفعه الى أن العالم المسادي وأيد بين البنائلة المنافسة على من عناسر المنافسة عناض عن نظام عن المناسبة المنافسة على ان العالم المسادي وأديد بنين الإنافسة على ان يعلم المنافسة عناضة عن نظام المنافسة والمعرورة ، وقد أي أن ياخذ بالواحدية . وذهب الى انتجرى الحوال اقراب أن العالم المنافسة والمعرورة ، كان ما يضم قضاية المنافسة عنى مسلمة الحوال اقراب أن العالم المنافسة عناضة عنى نظامة العالم من نظامة والعالمية والموافو والناد والمنافسة والعالمية المنافسة عن نظامة عن نظامة العالمة والمنافسة والغرورة اكتراء المجنون وأرسطو .

مصنفاته على ما هو عليه اهل الظاهر في الملة الحنيفية حين اعتبدوا على عقولهم في ساوك مسالك الديانة فاختلفت آراؤهم وبين أولئك تقاضل فمنهم من صوابه اكثر ومنهم من خطأه اكثر والمعول على ما يشهد به ميزان الديانة الذي هو الآفاق والانفس . وفيا تقدم من الكلام على ذلك والبيان لأن اعتقاد الامر فيه على ما شرحه باطلا غنياً عن التكلف والتطويل فما الممنى فيا اورده امباذقليس الا ما اورده صاحب النصرة في احتجاجه ، وقول امباذقليس انصب للطعن ونسأل الله ان ينور عقولنا ومجتم بالسعادة أمورنا وللخيرات وللاعمال الصالحات يوفقنا بمنه ولطفه وكرمه ،

أما الباب الثاني في كتاب دالرياض، فقسم الى تسعة فصول وخصص لبحث العلاقة ما بين العقل والنفس، فالسجستاني يعترض على الرازي لأنه اورد موضوع الحركة والراحة والهدوء وهو الموضوع الرئيسي الذي كثيراً ما سبب المشاكل الفلاسفة القدماء، وهذا يعتبر الحركة والهدوء أوين متحدين من (الاول) (والثاني) وهذا يؤيد ما قاله ابو حاتم الرازي بأن الاول قد ابدع فأصبح مرتبطاً ومسئولاً عن الابداع لانه حقيقة مركزه المؤدوج (ذات الابداع وذات المبدع) وهسندان الأثران موجودان في والأول، ولما انبحث الثاني من الاول اصبح الانبصات ذات مظهرين و الأول، ولما الخركة فهي الافادة التي يخلعها الاول على الشاني فتؤثر على الفادة التي يخلعها الاول على الشاني فتؤثر على الفادة الاول في الكامنات البساسية كلها .

ان الرازي يقول: أنا لا اقول ان الحركة والسكون هما متولدات من النفس بفعل القوة المستفادة من العقل ولكني اؤكد بان الاثنين هما أثران من النفس متولدان بفعل القوة المتولدة من العقل في الهيولى والصورة ولهذا السبب فان الهيولى والصورة اصبحتا اساس هذا العالم، الما السجساني

فيقول في كتابه والنصرة، : ان هذا الكلام من نوع الهذيان لاب الحركة لتقولد من قصد خاص و لطلبها ، كا تهدف حركة الاجسام المسادية لتفطية فراغ حركة اللهب الصاعدة الى ما فوق او حركة الارض لتحت وهكذا دراليك ، ونتيجة لهذا القول فان الكرماني يستخلص بان الرازي كان على حق بينا السجستاني على خطأ .

(قال صاحب الاصلاح ونقول : ان الحركة والسكون هما أوان متحدان بالأول والثاني لان الاول لما ابدع اتحد بالابداع فكان لذلك الاتحاد اثرين فيه بالقوة . وانما قلنا أثران لان الابداع والمبدع اثنات واحدهما الابداع والآخر ذات المبدع والابداع والمبدع فأن كانا اثنين فها ايس واحد وهو الكل وهذان الاثران هما في الاول بالقوة ثم انبحت الثاني عن الاول فكان من ذلك الانبعاث اثرين فيه بالفعل احدهما ذات الانبعاث والآخر ذات المنبعث فالأصلان متحدان بالأمر وأحد الاثرين هو الحركة وهو أعلى من الآخر الذي هو السكون كما أن احد الاصلين الذي هو اللول أعلى من الآخر) .

أما الباب الثالث فيبحث موضوع « هـل النفس والهيولى يشابهان الاول ? ويقسم هذا الباب الى ستة فصول ويستهله بعبارات من كتاب «الاصلاح» ومركبة بطريقة تفسر معناها الاصلي ، وهنا يقول الكرماني : بأن السجستاني ينتقد ما لم يقله الرازي ابداً.

وقال صاحب «الاصلاح» على ما اثبته صاحب «النصرة»: ولا نقول ان الطبيعة والهيولى الظامانية متولدة من الثاني لتؤكد الثاني من الاول، لأن ذلك العالم عالمالشرف والفضيلة وهذا العالم هو عالم الظامة والكدورة، والثاني وان كان متولداً من الاول فانه شبيه به، ولا يشبه حاله حال الهيولى، وقال صاحب «النصرة»: ان هذا غلط بحض لانه لو كان ذلك العالم نورانياً

لا ظلمة فيه وهذا العالم ظلمانياً لا نور فيه لم يقدر ان يقم بين هذا ).

وفي الباب الرابع ثمانية فصول يمالج الكرماني فها موضوع كون النفوس اجزاء من الحقدائق الاولى ويلفت النظر الكرماني الى ان السجستاني يحور معنى ما جاء في كتاب و الاصلاح ، بتغيير توكيب عباراته الاساسية ويتفق الكرماني بالرأي على موضوع الأنفس الجزئية مع العلم ان مجموعة هذه الانفس لا تشكل النفس المعومية ويعود السجستاني فيتكلم عن هذا العالم ومع تكلمه يلمح الى الحقائق الناماء ويقول بأن الروح والنفس البشرية تخص المنطقة الكائنة ما بين عالم الطبيعة ، وعالم الانبعاث وهي المكونة والمعروفة ( بالقوة الطبيعة ) وقد تطل النفس الى العالم عند هذا الحد بل يقول :

ان العقل هو الانبعاث الاول بينا النفوس الناطقة هي الانبعاث الثاني وما جرى في الانبعاث الاول أيضاً انبعث في الثاني ، وينتقد الكرماني هذا الرأي ويحيل القارىء الى ما كتبه وخاصة الى الرسالة والواعظة ، و دالمضيئة ، التي يقول فيها : (ان العقل ليس إلا ذات الكلمة والكلمة ليست إلا ذات العقل يصحح ذلك قول مولانا الاسام المعز لدين الله صلوات الله عليه في كتاب و تأويل الشريعة ، (١٠) حيث يتكلم عسن العقلبات ويشير بان الكلمة عبارة عن العقل وان هذه الاسماء يستحقها بالاضافة وسبق من شرحنا وكلامنا على المبدع والعقل والكلمة وما يقال على المبدع والعقل والكلمة وما يقال الرسائل ما يكفى الباحث ) .

<sup>(</sup>١) هذا الكتاب من مؤ لفات الفاضي النمان بن حيون المدربي التميمي ، وإشارة الكرماني هنا إلى انه من تصنيف الامام المنز الفاطمي معناه ان الامام المنز هو مصدر معلومانه .

ولا يقف الكرماني عند هذا الحد بل يورد أقوال الرازي المدونة في كتاب «الاصلاح» التي يقول فيها :

ان الحركه والسكون هما كروح الهيولى والصورة وهذين الاخيرين كجسد الاثنين الاولين وذلك لان الروح ألطف من الجسد والجسد اكثف من الروح ، والحركة والسكون هما ألطف من الهيول والصورة ، ويبدو ان السجستاني يرفض هذا التحليل مساندا نظرية صاحب والمحصول ، أما الكرماني فيقول بأن الاثنين كانا على خطأ وخاصة الرازي فيا يتملق بالحركة التي هي عمل الحركة الذي نسمية النفس .

أما السكون فهو توقف عمل الحرك وهكذا اذا كان الحرك هــو النفس فلا يمكن ان يشابه الحركة التي هي عملها الخاص وهكذا يطبق على السكون أيضاً . وانه من غير الممكن ان نجمع الحركة والسكون بواحد لانها يشبهان الواحد الآخر بالتبادل بينا الهيولى والصورة هما على المعكس غير منفصلين ويكونان واحداً وقد شرح هذا الموضوع شرحاً وافياً كتاب «راحة العمل» (1) .

اما الباب الخامس فقسم الى سبعة فصول وموضوعه ان الانسان هو ثمرة العالم المادي كا يقول الرازي ، ونراه يخص العالم بكامله وبأساسه وجدوره ، فالهميولى أيضاً هي اساس الذاتية المكونة فيه بواسطة الحركة والسكون وبعض العوامل الآخرى التي تؤول الى تكوين النفوس المختلفة كالناحية وغيرها ويسمي السجستاني هذه الفلسفة بالدهرية التي لا تعترف بوجود النفس بعد انفصالها عن الجسد ، ويشرح المستشرق « غولد زير ، في دائرة المعارف الاسلامية شرحاً طويلا اعتقادات هذه

<sup>(</sup>٣) مثالثريب جدًا ان نرى هنا ان كتابراحة الثل قد وضع قبل الرياض مع ان الكرماني يستشهد بالرياض في صفحة ٢٧ و ٣٣ و ٢٦ و هنا يخطر على البال بان الاستشهاد في الكتابين ربجا كان قد ادخل فيا بعد .

الفئة ولكن بدون ان يعطي جواباً حتمياً وافياً ، وقد اعتقد بأن اتباع هذه الفئة هم جاعة دمقريتس وايبويبكيورس كا لحقها لوكزيتيوس ويقول الكرماني بأن الاثنين على حق من جهة وعلى خطأ من جهة أخرى فالانسان هو نتيجة تفاعل العمل الطبيعي الكوكبي والفيزيكي ، والانسان هو غرض الثاني وغساية عمل الطبيعة والممنى في ذلك هو ان الانسان غلوق ومقسم الى قسمين قسم منه يخص الطبيعة الميتة وقسم يخص الله لذلك فهو اسمى الخلوقات .

( نقول كيف يصح ما ذكره والنظم والترتيب لا يوجدان الا من العقل ام كيف يصح والأشياء المجملة لا يفضلها الا المعلل والنفس ما لا يتأثر فيها بأثاره فهي والبهائم سواء والذلك رفع الله عن النفس القلم الى حين يتأثر فيها آثار المعلل ، وقد قلنا فيها تقدم ان القضية في الفاعلين ليست بكلية فليس كل فاعل يطلب بفعله بلوغ ارب او غرض والذي قدره اراده بقوله ذلك ان المعلل الأول ذاته ليس بمركب فيكون اذأ ذا ترتيب ونظم ، واما الادراك فالعقل لا يدرك الا ادراكا حقيقيا).

والباب السادس مقسم الى سنة فصول ويعيد موضوع الحركة والسكون والهيولى والصورة ويعارف فيه بأن ما جاء في كتاب د المحصول ، وما أورده ابر حاتم الرازي والسجستاني جميعه كان خطأ ويميل القارىء الى تصفح كتابه د المصابح ، .

( وصاحب و النصرة ، جاء فوعد ان يحد الجسم والروح ، فعد الجسم بقبول الاقدار الثلاثة ثم حد الروح بتشابه الاجزاء وأجراها مجرى الماء والنار والهواء التي كل منها متشابه الأجزاء وذلك محال بما تقدم مسن القول ان الروح ليس يجسم فيازمه ذلك والروح والنفس اسمان مترادقان على شيء واحد وذلك الشيء ليس بجسم فلو كان جسماً لكان يلزمه من الكيفيات والاعراض التسعة ما يلزم الجسم ولكان يمكن ان يدرك بحس

لَم تبق متوهمة فنه الاعراض التسعة ولا الموجودة فنه ولمـــا كأن غير موجود فيه الأعراف الجسانية بطل ان يكون جسمًا، وكتابنا المعروف و بالصابيح ، يتضمن من ذلك ما يشفى ) . اما الباب السابع فيقسم الى سبعة فصول ويعالج تصليف المواد المركبة للمسالم ، وفي الحقيقة فهو مخصص بتامه لشرح مركز الانسان الذى هو طبقة لوحده وعلاقته بالمالم ، ولهذا يقول الرازي : ان الانسان نبات نام على مواد المالم الكبير ، ويتفق السجستاني معمه في الرأي ولكسن من ناحيمة أخرى لأن الجسد البشرى يتفكك او ينحل الى مثل هذه المواد ويصنف الرازي الانسان ويشبهه الى حيوان بالنسبة لامتلاكــــه الحواس ويعزو السجستاني هذا الشعور الى النفس النباتية النامية . أن الرازي يقول بأن نفس الانسان الناطقة تؤلف نقطة اختلافه عن الحيوان بينا يرد السجستاني قائلًا بان الحيوان ايضاً بملك الحواس ، وعندما يناقش الكرماني الرأيين يحكم بان الرازى اقرب الى الحقيقة من السجستاني واخيراً يقول: بان وجه الشبه ليس بين الانسان والمالم المادي فقط بل بينه وبين العالم الروحي الموحد في نفسه وان كل شيء سبقه في ميزان الوجود واظهر المشابهات بينه وبين كل شيء في العالمين المادي والروحي .

(وفي العالم حركات مختلفات وفي البشر كذلك حركات ستة الى الحركات الست وفي العالم عرك بحركه وفي البشر كذلك عرك بحركه ومو النفس وفي السام الاستقصات الاربعة وفي البشر كذلك الطبائل والمعادن الاربعة وفي المالم الانجار والاودية والمياه المختلفة المذاق والجبال والمعادن وفي البشر كذلك كما بينه صاحب والاصلاح، العظام والفضاريف واللحم والدم وما يسيل منه وما يخرج وفي العالم ما ينبت وينمو ولا يحس ، وفي البشر كذلك ما ينبت وينمو ولا يحس مثل الشمر والاظافر وهو بحسه ينمو ويزيد من صفره الى كبره وفي العالم الحيوان الحساس وكذلك

في البشر القوى الحساسة والعالم كله تراكيب وتأليف فقد استكمل بالموجود من ذلك فيه التشبيه بالعالم وان كان ما اوردناه جمسلة يفصلها كتابنا المعروف ( براحة العقل ) .

والباب الثامن مقسم الى اربعة وعشرين فسلا وموضوعه القضاء والقدر وهذان التمبيران مذكوران في القرآن الكريم ويعطبات الدليل على مرادفات نخصصة ولكن الاثنتان تمنيان (القضاء) وقد كان لهمنة الموضوع أثره في النقاش العلمي الطويل الذي جرى في عصور الاسلام المبكرة ولم يؤد الى نتيجة حاسمة ولقد كتب عن هذا الموضوع في الوف من المسكتب اللاهوتية الاسلامية ولكن في الحقيقة فانه من الخطأ وضباع الوقت الرجوع اليها .

يقول الرازي مؤلف والاصلاح، : بالنظر لقول والمحصول، بان القضاء يتغنى والاول وان السابق والقدر مع الثاني (اي التالي) وفي هذا كل الحطأ لان القدر يتقدم الثاني ومعنى القدر هو لان القدر يتقدم الثاني ومعنى القدر هو التقدير اي انه جعل الشيء ممكناً والقضاء يغني ( تفصيل ) اي فصل الشيء او قطعه ، والثاني اي القضاء ظاهراً غير ممكن تقدمه على الاول ويورد الرازي عدة آيات من القرآن الكريم لدعم ترجمته ويشبه القدر بشكل تفصيل القباش الذي يرتسم في مخيلة الخياط قبل التفصيل وبعد ان يفصله يكون قسد وضع شكله اي (قضاه) وليس ممكناً بعد ذلك تغسره .

ويعترض السجستاني على هذا الشرح مدافعاً عن نظريته الاساسة التي توافق ما جاء في كتاب والمحصول، ويقول ان القضاء لا يعني التفسل مع ان القدر يعني التقدر ، الاول يصف ويرجب والثاني الذي هو القضاء فواغ ونهاية وان مثل الخياط لا يتناسب مع الوضعية لأن القضاء هو فكرة اللباس الناتج عن فن الخياط وهي (الخياطة) والثاني معتمد على

النفس وهو التقدير ولذلك صار هو القدر ، ويأتي الكرماني فيناقش الفكرة والآراء فيقول : اذا كان القضاء يتفق والسابق الاول والقدر والتالي الثاني فيجب ان نعاترف بأن الناطق يتناسب مع التالي كا هو مبين في كتاب والحصول ، مع انه هو المسؤول عن تعريف الشريعة ومن الخطأ ان نجمع ما بين الناطق والتالي لان الناطق يختص بالعالم المادي بينا التابي الذي هو الاساس ختص بالعالم الروحي ومثل الناطق والأساس كمثل الشمس والقمر . وهنا توجد ناحية جديرة بالانتباء وهي ان بعض الدعاة كانوا يميلون لوضع مركز ناساس قوق مركز الناطق قائلين ان العبادة الروحية اسمى من العبادة الطبعة الشرعة .

(قال صاحب والنصرة ، حكاية عن العلماء: ان الله تعالى لما ابدع العقل فرغ من العالمين لانه مجموع صور العالمين ونقول : ان العقل الذي هو مجموع صور العالمين ليس هو العقل الاول المبدع ولا العقل الشاني الذي هو المنبث الاول بل هو العقل المرتقي من عالم الطبيعة بالاكتساب عملاً وعلماً الى موازاة الانبعاث الاول فانبعث انبعاثا ثانياً فصار يذلك مجماً لصور العالمين على كارتها وقد تنقش ذاته بصور الموجودات ) .

والباب التاسع يقسمه الكرماني الى ثلاث وثلاثين فسلا وفيه بحث عن أساس المبدأ وشريعة آدم والشرائع التي جاءت بعده ثم يأتي بعد ذكر القيامة الكبرى فيقول : ان القيامة الكبرى تكون عندما تفلق ابواب التعليم وتوقف المدعوة التي كلت ويصرف القائم الحدود في ادارة المدعوة ولا يبقى عندئذ لزرم لها حيث يكون قد جاء خلق جديد .

وفي هذا الباب ايضاً فصول مخصصة للسؤال فيا اذا كان آدم والذي ذكر في القرآن الكريم على انه من حواري الله ناقلاً الوحي لملانسانيــة و دناطق، او بالمبارة الاسماعيلية صاحب الدور حقاً قد بشر بشريمة جديدة ولمن وكيف? وفي هذا الباب لا نرى أي تعلق ببحث التخمينات الفلسفية فحسب بل في كيفية جمع وشرح الرموز والاشارات القليلة في الكتب المقدسة ، وكيف نجمع وفرفق بين هذه المراجع المتناقضة غالباً حتى نستخرج نظرية مقتمة ?

ان المسيحين قد جعاوا من آدم ذلك الرجل البسيط المذكور في المهد القديم من الكتاب المقدس (التوراة) شخصية جبارة تختلف عن غيرها . فالاسلام مع قدر كبير من الآراء الاخرى قد توارث هذه القصة الجديدة عن آدم ، بينا بقية الفئات بما فيها والاسماعيلية ، اثبتت دوره بتقارب اقرب للحقيقة من غيرها ، لانها عتبرته وجد في بداية العالم ويكفي ان تكون الملائكة امرت بالسجود له تكرياً . وفي النظام الاسماعيلي اقرار بأن النطقاء السبعة يكون الأولى غير الآخر ، فآدم الأول والقائم الآخر مختلفان قليلا في عملها وواجباتها ، لأن آدم لم يكن يملك (عزية) والقائم لن بأتي بشريعة جديدة ، ولهذا يعتبر محمد خاتم الرسل وشريعته هي الاخيرة .

ويأتي الكرماني على ذكر القيامة الكبرى لانه في ذلك الوقت تكون الدعوة قد اكتملت ولا يبقى أية فاعلية للحدود، اذ ان مهمة التعليم قد انتهت وأصبح هناك خلق جديد ، والظاهر ان هذه الفكرة تعكس القصد المنتظر من دعوة الاسماعيليين عندما تصل الى القمة حين يصبح العالم كله متحداً تحت سلطتهم يدين بمذهب ديني واحد ، وهذا هو القانون الحقيقي الصحيح للدين الاسلامي الذي يبشرون به .

قال صاحب و النصرة ، عقب تأويه عما قاله الله حكاية عن ابن لوح : ( سَادَي الى جبل يعصنني من الماء ) فقد ظهر ههنا بقوله : ( سَأَلْتَجَيَّء الى الله عن الماء ) أي ان الأمر كان لاحق ، ويقول لوح : و لا عاصم البوم من أمر الله ، أي ان الأمر كان قبل لوح من قبل اللواحق ، إذ هو لم يعلم مرتبة الوحي ، ولو كان لآدم وحي لَكَانَ أَبِنَهُ يَعْلُمُ ذَلَكُ } .

اما في الباب العاشر وهو آخر الكتاب فهو انتقاد لجميع المقاطع التي وردت في كتداب والمحصول ، والتي توكت دونما تصحيح من قبل أبي حاتم الرازي ، فيوجد ما يقارب من التسعة مقاطع في الحسة عشر فصلا من هذا الباب ، ونرى انه من الضروري ان نقدم ترجمة هذه المقاطع الأساسية الراردة في كتاب والمحصول ، لنعطي فكرة عن اساويها .

ان الكرماني في المقطع الثاني يقدم كنموذج لهذا الاسلوب. فيقول : في الحقيقة ان مؤلف كتاب والمحصول ، عندما قام بالدعاية ، وباشر بشرح اسس الدعوة وقواعدها ، فتح ابواب معالم جديدة بتأليف عدد من الكتب لهؤلاء الذين كانوا قائمين فيها ، وان الأكاثرية قد قبلوا هذا الحكم على والمحصول ، رغم اعتذار مؤلف كتاب والاسلاح ، ، وقد جاء هذا كبرهان على الخطأ وتعقيد للموضوع ، وانه لما يؤسف له ان نوى ان حقيقة الوضع هو عكس ما رأوا وما تخيلوا ، وان تصليحات الرازي تثبت انه لم يطعن في قيمة كتاب والمحصول ، ولا في مؤلفه ، لا بأظهار الأغلاط ولا بالحكم عليها ، لأن الرازي كان احد الرجال المغين خصيصاً بتصليح المعرفة الدينية ورفع شأنها ، وشرح حقيقة العقيدة وتأكيد واجبات الانسان تجاه الله .

ومن آراء الكرمــاني التي وردت في كتبه نحكم عليه بأنه مؤلف كبير ، وأديب متمرن على الآداب والأصول ، ومن رسالته « الراعظة ، يظهر لنا بأنه أورد ملاحظة هامة وأصلحها ، بينا لو كان غيره لأرسل السباب والشتائم ... وهذه بعض المقطوعات التي يصلحها :

١ - يقول مؤلف كتاب والاصلاح ، في موضوع التوحيد :
 ان الله خالق الاشياء وغير الاشياء فهو : ذكي ، فكري ، منطقي .

ويعني ان تلك المواد او المواضيع قد تأتي تحت حكم هكذا عناصر أو قد لا تأتي .

وبرد الكرماني على هذا بقوله : ان هذا يتنافى مع النظرية القائلة بأن المقل هو أساس الخليقة الذي ليس وراءه إلا الله ، ولا شيء يمكن ان يكون سابق للمقل في وجوده ، أو مع المقل في وجوده ، فهذه النظرية تشمل الاشراك ، وهذا ينقض قانون التوحيد ، والقول عـــن خلق الاشياء وغير الاشيــاء المادية وغير المادية ، واذا كان غير هذا اختلط وخيل للأوهام بأنه لا يوجد عالم غير هذا المالم ولا شيء ينفي الحلق، فهل من المكن القول ان الله هو الخالق المبدع وفي نفس الوقت ننفى هذا ?

٢ - وفي الفصل الرابع يقول مؤلف كتاب والمحصول ، : ان الخالق مبدع الاشياء من لا شيء فقط وهو ولا شيء معه ، وليس له نهاية ، واذا فلنا فقط هو ولا شيء نكون قد انكرنا الاشياء وغير ألاشياء وجملنا الاثنين مبدعين .

لقد قلنا ان ذاته (هويته) واية فكرة كانت هي ، (صورة) يسطة مركبة ، وجعلنا كل شيء مستمراً وغير مستمر ، جاء بها الى هذا الوجود بسبب معلول وعدود متناهي ، لأن لا شيء يأتي بعد الشيء ، ولأن نفي اسم هو ممكن سيا بعد بحي، هذا الاسم الى الوجود وارث كلة ولا ، ليست هي فكرة بل افكار ونفي لكل فكرة ، وهذا جزء من الشرك ونقض لنظرية التوحيد ، والكرماني يحيل الطالب الى رسالته ، الروضة ، والى كتاب ( تأويل الشريعة ) للامام الفاطعي المعز لدين الله .

٣ - وفي الفصل الثامن يقول مؤلف كتــاب والمحصول ، في الفقرة
 التي يبحث فيها المبدع الاول : بان الله عز وجل ابدع العالم دفعة واحدة
 وهذا يعني بانه أبدع العقل جملة واحدة ، وبقوته وثقديره اظهر فيه صور

الموجودات وافكار العالم وكل شيء يحتويه ، دون ان يدل على اي شيء بفرده ، فالعقل اذاً له الاقدمية . وبحتج الكرماني على هــذا القول لأنه يعلم ويقرر بان العقل يعمل مستقلاً معتمداً على تفكيره الخاص وهذا خطأ عظيم ، لأن العقل هو وسيط في العمل الإلهي فقط وليس مبدع آخر .

3 - ويقول مؤلف كتاب و المحصول ، في الفصل التاسع: ان المقل ازلي ومعلوليته هي وحدة الله أزلية ، ونرى الكرماني يرفض فكرة و الوحدة الأزلية ، ناظراً اليها كوسيط بين الله والعقل ، والثاني ذاته هو مادة الوحدة لسبب واحد أولي ، وفي الوقت ذاته يكون الاول هو سبب فعل الحليقة والمخلوق ، النام والنام ، الأزلية والأزلي ، الوجود والموجود .

ه – اما في الفصل الحادي عشر فيقول مؤلف و المحصول »: بما ان الصورة ظاهرة في العقل من وحدة الله هكذا فان الصورة المجردة عنده تصبح أزلية ، لأن العقل يصبح ايضاً أزلياً بكامله وليس جزئياً ، ويدلل الكرماني ايضاً بميله الى التكلم عن الحقائق الاساسية بينا هو يفكر بمظاهر العالم المادي ، ويتعرج بان هذا يطبق على عقل الناطق او الأساس او الأمام اكثر بما يطبق على العلة الاساسية . وهذا هو و المملك المقرب » او القلم الحفي الذي يكتب على لوح الوجود .

٦ - ويقول مؤلف و المحصول ، في الفصل الثاني عشر: بما أن المقل مسبب من الأزلية التي تسمى (كلمة الله) ، وبما أنه لا ثالث لهما فيصبح المقل مائلا لها ، ويمترض الكرماني على هذا الرأي قائلا: بار المقل والكلمة هما واحد ونفس الشيء.

٧ - وفي الفصل الثالث عشر يقول مؤلف « المحصول » بأن العقــل
 قد حصل على التسمية « تام » لكون صيرورته بالمبدع ، ولأن الابداع تم
 بواسطة المبدع التام ، وهكذا فان المبدع ناماً ، والذي تم ابداعه ايضاً

اي (الابداع) لا يكون إلا تاماً.

ونرى الكرماني يعترض على هـــــذا قائلًا : ان الله ليس له نعوت ؛ والمبدع او الخالق يفرض تفوقه على المخلوق .

٨ - وفي الفصل الرابع عشر يقول مؤلف كتاب والمحصول ه: بأن النقل يحمل الافكار والعلية التي هي مصدرها وهي و الكلة ، تماساً كتل الشمس التي ترسل الضوء بواسطة لمعانها وليس باحتكاكها الطبيعي أو المادي . فاذا كان عمل العقل ناتج عن قوة الكلة وامكانه على نقلها ، فعينثذ يصبح واضحاً بان الكلسة هي سبب كل شيء ينبعث من العقل وليس العقل نفسه ، والثاني الذي هو العقل ليس هو إلا وسيط ما بين الكلمة وما دونها من الحدود . وهنا يعترض الكرماني ايضاً بقوله : ان مثل هذا الترتيب لا يطبق إلا على عقول النطقاء فقط .

٩ - واخيراً في الفصل الخامس عشر يقول مؤلف كتاب والمحصول»:
 ان عملية الابداع هي واسطة ما بين المبدع والمبدع ، ومثلها كتأثير
 الوكيل على الأمر الموكل به ، ويضيف الى ذلك بقوله: ان فكرة الابداع
 تعتمد على العميل المؤثر في الصورة ، والمنفولة من الخاوق الى الحالق.

ويحتوي المقطع الاخير على جمل متقطعة تشير الى الموضوع نفسه مستقاة من قرائن مختلفة . وكما هو منتظر ، يرفض الكرماني هذه الاقوال بقوله : ان هذا لا يوافق اعتقاد الموحدين لأن فعل المخلوق يعتبر هنسا مستقلاً عن الحالق .

وفي الحقيقة فان فكرة التوحيـــد وفهم معرفة الحدود لأمر عسير وعسير جداً ؛ وبالوصول الى معرفتها نجاة النفوس ونموهــــا ؛ واستقرارها ونجاتها من عالم المادة .

( قال صاحب ، المحصول » : والابداع واسطة بين المبدع والمبدّع ،

وهو أثر من الموثر في المؤثر وقال: وصورة الابداع متوسطة بين الفاعل والمفعول، ووجودها من جهة الفاعل المبدع، فأثر الصورة يوجد من جهة المبدع في المفعول، وهذه الصورة اعني الابداع صارت في المبـــدع من المدع سبحانه.

هذا هو كتاب ، الرياض ، للداعي الكبير حمد الدين احمد الكرماني وهذا مجمل ما جاء فيه من عرض للاراء الفلسفية التي كانت مدار جدل في ذلك العصر ، وقد ابرزها الكرماني وخطها ، وصقلها ، واتى بأحسن النصوص الفلسفية في معرضها .

وفي الحقيقة فقد استحق مؤلف كتاب د الرياض ، شكر الأحيال ، وتقدير العالم الاسلامي ، لأن كتابه نمرة من ثمار الفكر ، وشجرة باسقة نمت في ظل هذا العالم الشاسم .

### المخطوطة وطريقسة التحقيق

عندما انتدبتني الجمية العلمية الاسماعيلية في الهندد W. Ivanow المي يقوم المستشرق الكبير البروفسور (و. ايفانوف) W. Ivanow بأمانة سرها لتحقيق كتاب و الرياض و والاشراف على طبعه أرسل الي النسخية الاولى الاصلية وهي التي النسخيق ، و بعد الاصلية وهي التي التسخيق ، و بعد ان تصفحتها وجدتها مليئة بالأخطاء النحوية فضلا عن النقس بالجمل وبالنصوص ، مما دفعني للكتابة اليه ممتذرا بأنه لا يمكن قطماً تحقيق الفكرة ، والوصول الى الهدف بأخراج النس الصحيح ، اذا لم يصار الى مقابلتها مع نسخة اخرى على الاقل ، ومضى ما يقارب الشهر تقريباً ، واذا به يعود فيرسل في نسخة اخرى مصورة على الميكروفلم من طهران ، وهي التي رمزت اليها بحرف (ب). وقد أفادتني كثيراً لانها جاءت أقوم وأصوب

وأصح من الأولى ، بالرغ من ان الأولى اجمل خطــاً وتنسيقاً ، كما يبدر من الصور .

### تاريخ النسخ

لقد جاء في آخر النسخة (أ) ما يلي : تم الفراغ من نسخها في اليوم الأول من شهر ربيح الثاني سنة ١٣٥٤ من الهجرة المطابق لليوم الثماني من شهر آب سنة ١٩٣٥ وهي مجمط آدم بن الشيخ الماجد محمد على السورتي من الهند .

اً أما النسخة (ب) فهي هندية ايضاً وقد جاء في آخرها : بأنه قد تم الفراع من نسخها في يوم الاربعاء الثامن والعشرين شهر شوال سنة ١٣٥٥ للهجرة النبوية ٬ ولم يذكر فيها اسم الناسخ مع كل اسف .

#### كلمة اخيرة

إذ يضاف الآن الى سلسلة الكتب التاريخية والفلسفية السي قمت بتعقيقها كتاباً آخراً هو «الرياض ، للكرماني ، فلا يسعني إلا ان اسجل هنا كلمة شكر وامتنان للبروفسور ( و. ايفانوف ) اعترافاً بما قام ويقوم به من خدمات للملم ، وسعي حثيث في سبيل اخراج اكبر عدد يمكن من الخطوطات الاسماعيلية الصحيحة لعالم الوجود ، وكل ذلك في سبيل غاية معينة لا تتعدى اطلاع العالم الاسلامي على هذه الفلسفة الكونية ، التي شغلت الأفكار حيناً من الدهر ، وكانت محط انظار العلماء ، ومدار تنفيها على الشرق والغرب .

بیروت ــ لبنان ع**ارف تامو** عام ۱۹۹۰

مشمّى منها ويهد متعال فياله مع وكلما عنها والشهد إن المربّ فالصم ٤ والعرائكيم عيل عبده المغتابرالنك فيرسوله الدقائي أبريسلدق الامسنامرفي عرمهرمعبودة كومعالم الدت الحسنف محدودة ونارالك والالحا دموقدة ومباب الشرك والاستراك مستدة والنامث فطخبأ المتنادلة فدنوملوا فاحيا وعبار منترقد بوليواعا ما فقامون مِصَلُ فَعِلَمِكُ عُسرِعِهُ مِاكَا بِالظَّلِمِ اللَّبِسِ وَالظَّلَامُ وَكُسرِما كان معبورا يبغومن الاوثان والإمهام ويسترع في عبادة الدجيب منابسك الايمان والانسك مرويدكك ليبوت النيمات ببيتا ببيهالمدامر كا ونسيخ مكزالصلبان بالمتع جديموالهكن والمقامى عدى عسادا لله فيعبا دنرالىالعولطالسوي ويناكومن عنالتنالشيطان العذيئ و وصلع ببركته المالعروة الونخفيوا وصكوالى عيأمث الرشلاف النق فعَلَت كلمة التوحيد مستر قدمطالها وذلت كلمة الشراء مظلمة طوالعياف لمقت الالسن بالأمات المينات وجرمت المرياح بسف المخاة في صوير الإختان فالت و قام عكر المدر تعافيها الماده من المالا فرذ وي الاماء والديانات يتسلكم استعليها وتبلغه وتلبعيه عامتو

> ً. محملة " أ -

عتلاهينا فرامراذا احري العقل الناف للسعى لنفس من العقا بلاول وهريمه المفكر من النف ، وكان وجود الفكر لا وجودا هم وجود النئس الت ستيمها بالعقل ولاكان لديث ترادم لك مثل ادراك المنيس فكانر فيبانغيان يكون للعقل المثاني المسعم النقس وجودع يروجودالعقل الاول والدراك مثارا دراك الاول و ذلك صال فأن المالي لم وجود خيروعودا ولوادراك كادراك الاول ولاسيقق ان بغالياند مدع كالاستقن المدجد دا ول ان يقال النرمنية وكلاه اعتلان عينان تداحاط كلمغيا بذاتروا عنظت ذا يزيال تروها متشاعات وعدومنيرمتث عين من وجرعلهما تقدم الكلام علىدوا ذاكات منامكذ فلامعن لتشدرا لفكرة بماستيمها بدولامعني النسااب بمعارينسالت بمنزلة العقارالاول ولاالفكرة مضاج يزلة الننس الكلى فان منزف الفنس البشر وعروجها من القوة الى الفعل ليسب الاف الاكتبار والاكتباب لابكون الامن عمد الحواس عملا ومون جيثالقيوم علماوا لاكان سترف الانفس ف الاكتساب الذي معنها ت بالنكر والايستدلال تعبورا ولم تكن العكرة من الانتشراك

> "غطدهه » - أ -

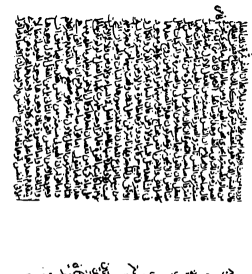
بنطير لعاةالعا لرفقط بل خونظير للعالمين جميعاً بكومزجا مبعا لجيع الاسعمالي سبقترني العجود وماثلا بالمعجود فيرلكهما والاسريسيل ذاك لاعلى ماقالاه الفصل السادس من المباب المسسأ بلح واخاقلنا ان المنسان الذي عوالبشريطير للعليت لابزوك جيح الكثرة الموجودة بين الابداع والابتعاث الثان فتاعده فصارب فسرموأن باللعالم الادلاي والانبعاثي ويحسمه المامعك بعامنهم وانها للعالم المسعاني فبذلك العالمين فأما مالد مه المشاهد بعد العالم فان العالم كل جسم مندلطيت وحوماكات عاليا ومنركشف وخوماكان سافلا وجسم إلانسان كذلك لطيف وكثث فاللطبغ ماكان عاليا والكثث ماكان بسافك و ف العالم كذاك واخلاك صبطةوف جسم المشركذلك الجلد المبط بكالدن وعيره ماكسي برالعظروما يجري بجرى الكواكب مثل الاذنيين والعسنين والانف والغرون العالم حكات حتلفات وفي البسش كذلك حركات ستذالى الجيات الست وفيالعالم حرائي وكدوني المشركناك بحراز يمرك وحوالنس وف العالم الاستعضات

<sup>«</sup> ملطخ "و

كالر باحترضدة في لعين وتمرة تحصولة المدين وبأمير ملاطلية باب الندر الذي هو للبندية الاملية بما الما خالية وتلثي فعلا "باب النا يتنها بمهم علية بالنقل عودسناويعراؤيل ابواب الكتاب البارا الواديهما おいて からまんべんろとらしいってるよしていませんし المنظم المرافع استدرياه سراركاد اوليائه عله اعتلالهملاة والسلاهر لستعن ويوليرني الصرفي إيراد الشق موقعرانا النظاءوان كالانفرئ منهوالكارعترة ابواريقة جيهاعل مائر وسبعة وخسين فصلاواسه المدين و ملك التالف فمالكم جلير في بالمالية مع الموروم حايثهان بهول أمهرين تمايل سرنصول إيالانا مع فيانكلم في أركن بموض اجراء وانكرا ينتقهم ليزخعول تناب كاسب والتكاميار فالماركون للكرين المادين فرباب مالكم عليص المغس المرك 大人の一つはいらいはのかれる一人のかんのう これへいついろとはなかれていいいではないなるない النائترنهاام اصلاحرمن كالبالحمول فبلب التوحية حرسيرع يزفعلااليال كاول من كآب الرياض النسر تامير في ذابكا ونالهبعث من العقل كاحة وعرابتما وعامس المتاملان العقل ادراعوالتامنا دوميرن يحيرل الرجنة اعل تلتروللين فعلاال الدجه يول ماكان اولا بلصلاحه مالكلوطير بيامتل 一日からのはいいというというないので المنام صفية المام وهويجول طيرح والمواطقيل ال مرسنا بودرانتمل لارز كارمال للملاحان صلحبالضرة فيالمقض الدلويعلم ان المكام احضلالكل ようにないいいからはくしてからのようくにかかり وأتام علوالموموذ والملا المنطواكل من

مروسام بالمديع وجدماقال ال النفس تامية وتا بينديون التام والاساقال مند او التام

こうしまでいてないろいろうしているのかなるです。 المالمالونية العلاسجة صول البال الاستعاد



> , e

المنظية والخصاص في المنطقية الانكون الاساسة والمنطقة المنطقة المنطق

ا ماريد. د ماريد.

2

されば

ڰؙۯؖڔٛۼڴڴڴڴ ٷڎڒۮٲڟڵڣڹٷۺڹٳۮٲ

# بَيْنِي لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ " وعليه " توكلي

الحد لله رب الآباء والامهات ، وخالق الحيوان والنبات ، الذي يستح له ما في الأرض والسموات ، وهو بجوده يتفضل على خلقه بالبركات ، فليس للموجودات وجوداً إلا بأمره ، ولا للكائنات كوناً إلا بقضائه وقدره ، تُثبّت فلا تنكره المقول ، وتصد فسلا يمتوره (٢٠) الحؤول ، سبحانه من إله الى جبروته تناهت العظمة والسناء ، وبأمره فاضت النم والآلاء ، وبأذنه قامت الأرض والساء ، خسر الضالون المشهون ، وضاوا ضلالا معداً .

احمد واشكره وأؤمن به ولا اكفره ، واشهد ان لا إله إلا الله المبدود الحتى الذي ابدع الاشياء كلها على اختلاف جواهرها ، من بسيط ذي سناء وجلال ، ونضيد ذي حبك وكال ، فلا يشبه (٢٠) شيء منها ، وهو متمال في الوجوه كلها عنها ، واشهد ان الرؤوف الرحم ، والبر الكرم ، محمداً عبده المختار الزكي ، ورسوله البر التقي ، ارسله والاصنام

١ -- وردت لى لسخة (١) (وبه) توكلي والأصوب ( وعليه ) ولم ترد في لسخة (ب) .

٧ - وردت في النسختين فلا ( تستوره ) والاصح ( يستوره ) .

٣ – وردت في نـخة (ب) ( ١لا يثبه منا شيء ).

في حرمه معبودة ، ومعالم الدين الحنيفي (١) مهدودة ، ونار الكفر والالحاد موقدة ، ومبانى الشرك والاشراك مشيدة ، والناس في طخياء الضلالة (٢٠ قد توغلوا فجاجها ، وفي عمياء المحنة قد تولجوا عجاجها ، فقام لله مجتهداً ومجاهداً فحسر عنهم ما كان أظل من اللبس والظلام ، وكسر ما كان معبوداً بينهم من الاوثان والاصنام، وشرع في عبــادة الرحمن ومناسك الايمان والاسلام ، وبدل بيوت النيران ببيت الله الحرام ، – ونسخ حكم الصلبان بالتوجه نحو الركن والمقام ، وهدى عبـاد الله في عبادته الى الصراط السوي ، ونجام من مخالب الشيطان الغوي ، ووصلهم ببركته الى العروة الوثقى ؛ ــ واوصلهم الى حياض الرشد والتقى ؛ فعلت كلمة التوحيد مشرقة مطالعها ؛ وذلت كلمة الشرك مظامة طوالعها ، ونطقت الالسن بالآيات البينات ، وجرت الرياح بسفن النجاة في بحور الاختلافات ، وقام حكم الله تعالى (٣) فيما اراده من ابتلاء ذوى الآراء والديانات ، فصلَّتَى اللهُ عليه صلاة تبلغه عن تابعيه عامة ، وعن رق نوره معاشر الدعاة خاصة ، فتسهل لهم يوم لا ينفع مال ولا ينورت ، إلا من أتى الله بقلب سلم ، سبيل شفاعته وتقضي عنهم حق اتباعه وطاعتـــه . وعلى قطب الدنن ، وعماد المؤمنين ، قابل انواره ، والقيم بأمر اتباعه وانصاره ، والسكاظم (١٠ للغيظ وفاء بعهد الله تعالى ، والصابر على ذل الغصب ابتغاء لوجه الله تمالى ؛ امير المؤمنين علي بن ابي طالب ؛ الذي لا تحصى مآثره ؛ ولا تعد مناقبه ، وعلى ذريتها الآئمة الميامين الذين (٥) بأنوارهم تخلد النفوس ، وبأتباعهم تنكشف النحوس ، وبطاعتهم تدرك الآمال ، وبشفاعتهم ينال الكيال ،

١ – وردت في لسخة (ب) ( الحنفي ) .

٢ - وَرَدْتُ فِي اللَّمَانِينَ ( طَلالة ) خَالية من ( ال ) التعريف .

٣ - مقطت كلة ( تنالى ) بالنسخة (أ) .

ع - سقطت واو العطف بالنبخة (بُ) .

ه - بنحة (أ) جاءت الذي .

وعلى (١) الامام الحساكم بأمر الله (٢) امير المؤمنين وآبائه الغر المناجيح ؛ آل طه وياسين ، وسلم عليهم اجمعين .

أما بعد فان أحق أمر يصرف الموحد عنايته اليه ، ويوقف همته عليه ، أمراً كان مؤدياً في قوصيد الله تعالى ، ومعرفة حدوده ، الى نظام اعتقاد الموقنين ، وداعياً الى كشف اللبس (٣) والظلام (١) من انفس المؤمنين، ومطرفاً الى قوصد رب العالمين .

وإني لما رأيت الشيخ ابا حاتم الرازي (°) رحمة الله عليه (۱۱) قد الصلح من كتاب والحصول (۱۷) ما زعم انه كان فاسدا ) والشيخ ابا ينقوب السجزي (۱۸) رحمة الله عليه قد نصر صاحب الحصول ) وصار بصحة قوله شاهدا ، ولم يكن ما تنازعا فيه من الفروع التي يجوز ان يختلف فيها مع سلامة اصولها ، ووجدت الشيخ أبا يعقوب السجزي رحمة الله عليه في بعض ما اورده صادقاً على الوجه الذي قصده في النقض ، ومتحاملاً على الشيخ ابي حاتم في البعض ، وبعضا (۱۱) من كلامها صادراً على غير نظام ، وكان مع ذلك في كتاب والمحصول ، من كلام صاحبه في باب التوحيد، والعقل الاول خاصة ، سوى ما يتعلق بالفروع ما كان اوجب على الشيخ ابي حاتم رحمة الله عليه (۱۰) ان يصلحه ، ويتكلم عليه ، وأحق من

١ - سقطت في تسخة (أ) .

ب - هو الامام السادس عثر كما جاء ترتيبه يشهرة النب الاسماعيلة بعد جده على بن ابي طالب
 وفي عمره الشفت الدرقة الدروة عن الدعوة الاسماعيلة الهادية .

٣ ـ جاءت بالنحتين بدرن ال التعريف .

٤ - جاءت بالنسختين بدون ال التعريف .

د الجم سيرة حياة هذا الداعي في المقدمة .

٦ . في لَحَة (ب) جاءت رحه الله .

٧ - راجع القدمة .

٨ - راجع سيرة حياة هذا الداعي في المقدمة . ( السجستاني )

٩ - في لسخة ( أ ) جاءت ربيض .

<sup>.</sup> ١ - ل يسخة (ب)جاءت رضوان الله عليه .

كلامه على ما طول به كتابه من الفروع فتركه ، واهمله ، وكان ذلك اجم مغضيًا بأهل الدعوة الهادية اذا وقفوا عليه الى اختلاف ، وفي مسالــكّ التوحيد ، ومعرفة (١) الحدود الى اختــلال . رأيت ان اورد أقاويل كل واحد منهما هذافي كتاب والاصلاح، (٢) اصلاحاً ، وهذا في كتاب والنصرة، (٣) نقضًا بأعيانها ٬ وأتكلم على ما يلزم عنها ٬ ويقصد بها ٬ والوجه الذي يصح ان ينسب اليه معانيها ، ليتضح (1) صدقها من غيره ، ويظهر المتحامل ، والباغي منها ، ويتحرر (٥٠ المعنى فيما اختلفا عليب، فيعتقد بجسبه . ثم أتكلم على ما اهمل اصلاحه من كتاب والمحصول؛ من الاصول التي لا يجوز ان يختلف فيها ؛ وأبين الحق طلباً للثواب ، ففعلت وجعلت ذلَّك كله في هذا الكتاب، ووسمته بكتاب والرباض، في الحكم بين الصادين (٦) صاحب والاصلاح، ، وصاحب والنصرة، ، لكونه فيما يجمعه من أقاويلها ، وما يورده (٧) فصلا بينهما ، وباناً لما استمر من الخطأ وما (٨) اهمل اصلاحه من كتاب المحصول ، وقضاء بالواجب فيه بما استفدناه من بركات اولياء الله عليهم (٩) السلام ، لكونه (١٠٠ كالرياض خضرة في العين ، وثمرة تحصل في البدن ، وبالله نستعين ، وبوليه في ارضه في ايراد الشيء نوقي (١١) من آثار الخطأ ، وان كنا لا نعرًى منه ، والكتاب يجمع عشرة ابواب ، وتشتمل جميعها على مائة وسبعة وخمسين فصلاً ؛ والله المعين ، وهو حسبنا ونعم الوكيل .

١ - جلة ومعرفة الحدود سقطت من نسخة (ب) .

٢ ـ راجع المقدمة .

٣ ـ راجع القدمة .

٤ \_ في تَسخة (ب) جاءت ( ينضح ) .

ه .. في نسخة ( أ ) جاءت ( ويتحرز) ٠

٦ ـ راجع المدهة .

٧ \_ في النَّـختين جاءت وما لورده ,

٨ \_ في لحقة (ب) جاءت لما .

٩ .. في نسخة (ب) جاءت عليهم افضل الصلاة .

٠ ١ ـ سقطت في لسخة (ب) .

١١- في نسخة ( أ ) جَأَنتُ مرقى ولا معنى لها هنا .

### ابواب الكتاب

#### الباب الاول

فيا تكلم عليمه في باب النفس الذي هو المنبعث الاول ، يشتمل على ثمانية وثلاثين فصلا .

#### الباب الثاني

فيا (١) تكلم عليه في باب العقل الاول الذي هو المبدع الاول ، يشتمل على تسعة فصول .

#### الساب الثالث

فيا تكلم عليه <sup>(۲)</sup> في باب النفس والهيولى وهل هما يشبهان الاول أم لاً ? يشتمل على ستة فصول .

#### الباب الرابسع

فيا تكلم عليه فيهاب كون الانفس اجزاء وآثاراً ، يشتمل على ثمانية فصول.

١ – في نسخة (أ) وردت هكذا (في ما ) .

٧ مقطت في نيخة (١).

### الباب الخامس

فيا تكلم عليه في باب كون البشر ثمرة العالم ، يشتمل على سبعة فمصول .

#### الباب السادس

فيا تكلم عليه في باب الحركة والسكون والهيولى والصورة ، يشتمل على تسعة فصول .

#### الباب السابسع

فيا تكلم عليه في باب اقسام العالم ، يشتمل على سبعة فصول .

#### الباب الثامن

فيا تكلم عليه في باب القضاء والقدر (١) ويشتمل على اربعة وعشرين فصلا .

### الباب التاسع

فيا تكلم عليه في باب شريعة آدم عليه السلام (٢) ووصي نوح عليها السلام ، يشتمل على ثلاثة وثلاثين فصلاً .

#### الباب العاشر

فيا اهمل اصلاحه من كتاب المحصول في باب التوحيد والمبدع الاول إا كان أولى باصلاحه مما تكلم عليه ، يشتمل على ستة عشر فصلا .

١ ــ في لسخة ( أ ) جاءت القدرة .

٣ ــ سقطت في نسخة ( أ ) .

# الباب الأول

من كتاب الرياض في الحكم بين الصادين في باب ما تكلم عليه من النفس الذي هو المنبعث الاول .

#### النصل الاول

قال صاحب الاصلاح: ان النفس تامة في ذاتها لانها انبعثت من العقل الاول تامة ، وهي انبعاث تام من التام ، لأن العقل هو التام .

قال صاحب النصرة في النقض:

انه لا يعلم ان التام افضل؛ واكمل من التام؛ اذ (۱۰) ان التام صفة ؛ والتام موصوف، والتام محمول؛ والتام حامل ؛ والموصوف والحامل افضل واكمل من الصفة والمحمول؛ لأن التام موصوف بالتام، وحامل له ؛ والتام صفة التام (۱۷)، وهو محمول عليه ؛ هذا قولهما .

ونقول :

ان مراد صاحب الاصلاح في قوله ما قال ان النفس تامة لأنها منبعثة من التام ، لا ان التام صفة او لا صفة ، او <sup>۱۲۱</sup> التــــام موصوف او لا

١ ـــ وردت بنسخة (أ) اذا .
 ٣ ـــ في نسخة (أ) وردت ( لنام ) .

٧ ـــ و هست ( ١ ) ووران ( سم ) . ٣ ـــ وردت( و ) بدون ( ألف ) بلسخة ( أ ) ;

موصوف ، بل مراده ان التام هو كالملة التي عنها يكون وجود المعلول ، وذلك انه رأى ان التام علة التام ، ومتقدم في الرئب عليه ، اذ لولا التام لم بدليل انه اذا رفع في الوهم التام ارتفع التام (١) بارتفاعه ، كالمصادر التي عنها ينبعث الفعل الماضي ، والمسقبل ، والفاعل ، والمفعول ، فاذا ارتفعت ارتفع بارتفاعها ما سبيله ان يوجد عنها عنسد التصريف ، فأجرى المقل الاول لما كان اولا في الوجود ، وعنه وجدت الموجودات كالعلة ، فقال : هو التام وأجرى ما سماه النفس المنبعثة كالمهلول ، فقال : هو التام ، واذ كان قصد صاحب الاصلاح ذلك كان قوله ان المقل الاول هو التام حقاً ، واذا كان حقاً كان ما قاله صاحب النصرة على هذا الوجه تحاملاً على صاحب الاصلاح .

#### الفصل الثاني

ثم قول صاحب النصرة: ان التام افضل من التام ، مع كون الكلام في التام والتام ، في هذا الموضع على المبدأ الاول ، الذي هو المعلول الاول، والانبعاث الاول ، لا على غيره بوجب ان يكون الشرف للمسلول لا لملته ، بدليل ان التام كونه تاماً لم يكن إلا بالتام الذي لولاه لما كان تاماً ، وما كان كونه بشيء فذلك الشيء علته ، واذا كان ذلك (٢٠ كذلك، كان التام وجوده بالتام ، فالتام ، والتسام معلول التام ، واذا كان التام معلول التام ، وادجب الشرف والفضل للتام على التام ، فقد ارجب بايجابه ذلك ان يكون المعلول اشرف من علته ، وذلك عال ، لأن ما كان وجوده بوجود ما اذا ارتفع ، ارتفع بارتفاعه وجوده ، فان ذلك الله واحدد الذي به وجوده دونه في الشرف والتقدم ، واذا كان ذلك عال كان صاحب النصرة فيا اورده متحاملاً على صاحب الاصلاح .

أ - ظهرت واو العطف بنسخة (أ).

ه ـــ سقطت في نسخة ( أ ) .

قال صاحب النصرة ثانياً :

ان النام صفة ، والنام موصوف ، والنام محمول ، والنسام حامل ، دلالة على قوله ان النام أشرف من النام ، وان الحامل أشرف مـــن المحمول . ونقول :

ان ذلك لا يصح على الاطلاق لوجودنا من جهة الأكوان ، والانسماث الثاني ما هو محمول ، وهو أشرف من الحامل ، وذلك مثل القوة الغاذية التي هي (١) السبب القريب لوجود القوة النامية ، وهي الحاملة لها ، والقوة (٢) النامية صورة محمولة فيها ، وتمامية لهـــا ، والنامية اشرف من تلك ، ومثل القوة الناميـة التي هي السبب القريب لوجود القوة الحسية ، وهي الحاملة لها ، والحسية صورة محمولة فمها ، وتمامية لها ، والحسية اشرف من تلك ، ومثل القوة الحسية التي هي السبب القريب لوجود القوة الناطقة ، وهي الحاملة لهـا ، والقوة الناطقة صورة محمولة فيها ، وتمامية لها، وشرف هذه لا كشرف هاتيك ، ثم لاستحالة الأمر من جهة الابداع ، والانبعاث الاول ، ان يكون العقل الأول محمولاً ، والعقل الثاني المنبعث منه حاملًا ، أو ان يكون النام الذي هو العقل الاول صفة للتام الذي هو العقل الثاني ، وإذا كان ذلك كذلك، فاستدلال صاحب النصرة في النقض بما اورده تحاملًا على صاحب الاصلاح ، ولم يكن صدق معانى قوله فيه إلا اذا حمل على الطبيعيات الق هي بعيدة ما عليه (٣) يتكلم صاحب الاصلاح من المبادىء الابداعية ، والانبعاثية ،

٠ \_ في نسخة (ب) وردت الذي هو .

٧ \_\_ جاءت في نـخة (ب) والقوى .

٣ \_ في لسخة (ب) جاءت مما يتكلم عليه .

فقول صاحب الاصلاح صعيح فيا يتعلق بعالم الابداع ، والانبعاث ، وقول صاحب النصرة ، وان غالط به صاحب الاصلاح فهو صحيح فيا يتعلق بعالم الجسم والاعراض .

# الغصل الرابع

ويعد فنقول:

ان النام اسم واقع على الشيء الاول الذي هو العلم الاولى ، وهو التام الاول الذي هو المعاول الاول ، فتاميته بإضافة وجوده الى ما عنه وجوده ، وتماميته (١) باضافته الى ما عليه ذاته ، وذلك كالابداع والمسدع على هذا النظام ، فليس الابداع شيئًا هو غير المبدع ، بل هو ما به عين المبدع؛ وهو ما هو؟ هو ذات واحدة، أذا اضفت الى ما عنه كان وجودها ، كانت ابداعاً ، وإذا أضيفت الى ما عليه ذاتها من سمة الحدث كانت مبدعة ، فالعقل الاول هو النام ، وهو النام على الحقيقة ، وانمـــا يستحق ان يكون تاماً لامتناع الوجود من نوع وجوده ، فان الشيء التام هو ما لا يوجد له خارجاً عن مثــل في نوعيته ، كالموجودات (٢) في الطبيعيات فضلاً عن الابداع ، وذلك ان الجسم امم واقع على شيء تام في مقاديره الثلاثة ، فلا يوجد خارجاً عنه ما هو مثله ، بل ما كان (٣٠) مثله هو منه ، وفيه معدود منه ، وكذلك الشمس تامة فغير موجود ما يكون مثلها في نوعتها وخارجاً عنها ، وجملة القول ان وجود ما دون العقل الاول بالاضافة اليه وجود ناقص ، الا أن ذلك النقصان لا في ذاته بل في رتبته ، بالاضافة الى ما هو فوقه ، فان الاشباء كليا تامة في

١ ـــ في نسخة ( أ ) وردت وتاميته .

٧ ــ في نسخة (ُب) ورَدت كَالمُوجود .

٣ ـــ في لسخة (ب) وردت ما كانت .

ذواتها لكون وجودها عن النام الذي هو العقل الاول؛ ولا نقصان فيها اذ لو كانت ناقصة في ذواتها لكان محالًا وجودها عن النام (١) ، وكان محالًا أيضًا أن يوجد عن الناقص شيء هو غيره، أذ الناقص مستحيل، غيره عنه ، فانما النقصان يلزمها اذا أضيفت الى عيرها بما هو فوقهما في الرتبة لا في ذاتها ، لان الذات (٢) من حيث انها ذوات شيء واحمد ، مثل الاعداد التي هي في ذراتها تامة ، ونقصانها مجسب اضافتها الى غيرها مما به وجودها ، ومثل موجودات العالم كلها فانها تامة لا نقص فيها من حيث (٣) انها اجسام ، وناقصة من حيث رتبها في الصور ، ومختلفة عندما يكون بعض الصور أشرف من بعض ، مثل (١) الانسان الذي هو أشرف الصور كلها ، وهو في ذاته تام مثل غيره ، وناقص بالاضافة الى غيره مما هو فوقه ، وإذا كان الأمر على ذلك في الجمانية (٥) فسبيل مــا يكون غير جسم على هذا النظام من حيث الترتيب مثلًا بمثل ، ولذلك قال الله تعالى : ( سنريم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق ) (الآية). يعني سنقيم لهم الاغة والحدود في الطاهر والباطن ليداوهم على ما يوجد عليه حال الاجسام المشاهدة ، والانفس الموجودة افعالهـــا على ما قد غاب عنهم من معرفة حدود الله التي هي الحق ؛ فيتبين (٦٠ لهم حق الصورة <sup>(٧)</sup> .

١ \_ في نسخة (ب) جاءت التام .

٧ ـــ في نسخة (ب) جانت الدرات .

٣ \_ سقطت في نسخة (ب) .

ع \_ سلطت في لمخة (أ) .

ه ــ في نسخة (ب) جأمت الجساليات .

٦ \_ في لسخة (١) جات تتين .

٧ ــ في نسخة (أ) جاءت الصور .

قال صاحب الاصلاح:

والمحتاج الى التمام هو فعل النفس ، لا ذات النفس ، لان فعل النفس لا يتم الا برمان ، وانبعاث النفس هو مع الزمان ، كما ان العقل الاول هو والابداع والزمان والتما ايس (۱) هو والابداع والزمان والتما ايس (۱) واحد ، فالداري ابدع الايسيات كلها دفعة واحدة ، والنفس وان كانت محتاجة الى الاستفادة من الاول فليس ذلك بنقصان في ذاتها ، كما ارب الاول لم يكن ناقصا وان كان محتاجاً الى الأمر ، والتمامية ، والنقصان (۱) ظهر في فعل النفس لا في ذاتها .

قال صاحب النصرة:

انه لم يعلم ان العقل غير محتاج الى شيء من الاشياء مثل حاجة النفس الى الاستفادة من العقل ، وليس حال العقل والأمر كحال النفس والعقل اذ الامر من جهة العقل ليس هو شيء غير العقل ، بل هويتهما هوية واحدة ، ومن المحال ان يقال ان الشيء محتاج الى ما هو هو ، بل الحاجة من الشيء الى الشيء اذا كان غيره ، هذا قولها .

#### ونقول :

ان قول صاحب النصرة هو جواب عمّا اوجبه صاحب الاصلاح من حاجة العقل الى الأمر فقط ، ولما كان الكلام على المبادىء الخارجة من عالم الطبيعة كان قول صاحب النصرة في ذلــــك اولى بالحق من قول صاحب الاصلاح ، وذلك ان الذي يليق بان يقال انه محتاج الى التام ، وانه لا يتم إلا بزمان ، لأنه انبعاث من عالم الطبيعة لا من خارجها ،

١ ـــ في نسخة (ب) جاءت ( ليس ) ،

٢ ـــ جاءت والنفس في لسخة (ب) .

هي الانفس التي لا تنال درجة التمام ، اعني الارتقاء الى درجة الكمال الثاني إلا بزمان ، ووجودها وجود انبعاثي ، فاذا حمـــل قول صاحب الاصلاح على هذا الوجه كان صحيحاً .

### الفصل السادس

وقول صاحب الاصلاح: ان العقل والزمان واحد، لأن المبدع هو والإبداع والزمان والتام ايس واحد، فلا يصح ذلك، لان الزمان هو عدد حركات درج الفلك، وهي المدة المترهمة بين حركة الدرجة الاولى منها وبين حركة ما يتلوها من الدرجة الآخرى الى حيث كانت الاولى فيه، والابداع الذي هو العقل، والتام وجوده متقدم على الفلك الذي بتحرك درجاته وجود الزمان، والحلق وجود الزمان بوجود العقل الاول، واعتقاده مناف لما عليه قائرن الدعوة الهادية، وقد شرحنا من كون الزمان وما يتقدم عليه وجوده والدلالة عليه من وضائع الشرع النبوي في كتابنا المعروف براحة العقل (۱۱، ما فيه كفاية للطالبين.

### الفصل السابسع

قال صاحب النصرة :

ولولا نفي العقل الآلهية عن نفسه لما كان التالي ان يتجاوز معرفته عن مرتبة العقل الى المبدع، فأي نقص أبين من هذا اذا هو لم يعرف المبدع الا من جهة الاول?

فنقول :

١ ـــ راحة الدقل من كتب الداعي الأجل سيدنا حيد الدن احد الكرمالي ( حجة العراقين )
 حقف الدحكتوران مصطفى حلسي وعجد كامل حسين ونشرق الجمعية التفسيلية الاستحديد فسسي
 بومبي الهند .

ان ذلك لا يجوز ان يعتقد في التالي، لان القوة السارية في جميع الموجودات الشريقة في عالم الوحدة تعطيها المعرفة بان لها مبدعاً ولولا الموجودات الشريقة في عالم الوحدة تعطيها المعرفة بان لها مبدعاً ولولا تلك القوة لما كان لشيء وجود ولا بقاء ولتلاشي، ولذلك يستحق كل غير منظور والعدل فيه بين، ويستحيل ان يتصور في الواحد من نوع المشيرية انه لا يعلم ان له خالقاً ، او يتوجم ان لا خالق له فضلاً عن ذلك الحق وان كان فيه والهاً ، ثم اذا اطلقنا على العقل الاول ما ذكره وعلى التالي ما قاله فواجب ، ان يكون الأساس الذي قيامه في عالم الجسم وليس الأمر كذلك ، فان لكل منها من الله قسطاً ، وانحا يتقدم الناطق على الرتبة بقربه من الاول وتأخره عنه ، ولذلك قال الله : و لا الشمس ينبغي لها ان تدرك القمر ولا الليل سابق النهار ، وكل في فلك يسبحون) ينبغي لها ان تدرك التحير واحد وبالرتب مختلف .

#### ألفصل الثامن

قال صاحب النصرة:

وكفاك من نقصان النقص ايضاً ان جميسه الأوائل وضموا النفس بمنزلة الصورة ، والمقل بمنزلة الهيولى والمادة ، وقالوا : ان الصور ابداً تحن وتتوق (٢) الى المواد ، ولا يكون للمواد بقاء بغير الصور . ونقول :

ان قوله ان النفس صورة حتى ؛ وقوله ان العقل بمنزلة الهيولى والمادة لما كان الكلام على العقل الأول ؛ كان تحاملًا على صاحب الاصــــلاح

١ ـــ في نسخة (ب) جاءت وكل .

٧ ـــ في لسخة (ب) جاءت وتشوق .

مُخاطبته بِدُلكُ ، فأن العقل أسم مشترك ولا يصح ما قاله فما كان مفارقاً من العقول الابداعية والانبعائية الأولى ، بل يصح فيا كان في عالم الطبيعة من العقول الاخرى ، ومن العقل بالقوة ، والعقل بالفعل ، واذا كان الكلام على ما كان مفارقاً ،كان حمل ما يقال على ما كان طسمناً ، وعلى مــــاً كان مفارقًا ، والمناقضة به تحاملًا ، وقوله : ان الصور ابداً تتوق وتحن إلى المواد ولا تكون للمواد بقاء بغير الصور ، فقول غير صحبح ، لأن الصور لا تتوق الى المواد ( اذا لم يكن وجودها (١) لأجــل الموَّاد ) ، ولا هي التي تكتسب المواد ، بـل المواد هي التي تحن الى الصور لكون وجودهــــا لأجل الصور ، وهي التي تكتسب الصور والمادة بالاضافة الى الصور الرذلة (٢) والصورة الأشرف (٣) ، وإذا كان ذلك كذلك رقد أجرى النفس مجرى الصورة ، والعقل مجرى المادة ، وقد حكم بان المواد لا بقاء لهــا بغير الصور (١) فكأنه قد أوجب ان وجود العقب ل بالنفس ، وكنف يطرد اعتقاد ذلك فما كان وجوده وجوداً ابداعياً ، أم كيف يتصور ان يكون علة وجود العقل والنفس مم كون الكلام على المفارقة الخارجة من عالم الطبيعة ? كلا فمعلوم ان التالى وجوده بالسابق لا السابق وجوده بالتالي وذلك مغالطة بينة ، ولم يكن ذلك إلا لحله على ما يقال على الطبيعيات وعلى ما في عالم الابداع والانبعاث الاول فلس أمر الموجودات (٥) من دار الطبيعة من العقل والنفس التي هي من قبيل الانبعات الثاني إلا على ما ذكره وهو صحيح من هذه الجهة.

٣ ــ سقطت هذه الجلة بتاما من نسخة (ب) .

ع ــ جاءت بالنسختين بدون ال التعريف والصواب أن تضاف أل التعريف .

ه ــ جاءت بالنسختين بدون ال النعريف والصواب ان تضاف أل النمريف .

٦ ــ في نـحة (ب) جاءت الصورة .

١ - ١٠ الم السخة (ب) جاءت الموجود .

#### النصل ألتأسم

قال صاحب النصرة ؛

ان العقل هو المتوسط الأول ؛ والنفس هي المتوسط (١) الثاني ؛ والمتوسط الأول أقرب الى العلة من المتوسط الثاني ؛ والقرب والمسازلة الشيء الى الشيء الى يكون الا من الكمال والشرف ؛ والبعد لا يكون إلا من النقصان وقلة الشرف .

ونقول: ان (٢) هذا القول لا يصح معناه في العقول الابداعية والانبعائية الأولى، وذلك ان المتوسط يقتضي طرفين، ولا يجوز ان يقال السلال الاول متوسط اذ ليس ما عنه وجوده في مثل حاله فيكون له طرفا كاكان عنه حدوثه له طرفا ولكونه في مثل حاله في الوجود، وكيف يجوز ان يتوهم الواحد الذي هو اول الآحاد (٣) انه متوسط وليس شيء يتقدم عليه من نوع وجوده فيكون هو متوسطا بينه وبين الاثنين حتى يجوز ان يتوهم العقل الأول انه متوسطا أن هذا الا عال لكون وجوده وجودا أولا لا يطلق عليه القول بانه متوسط، الم المتوسط أغا يستحق ان يكون متوسطاً بان يتقدم عليه ميء من نوع وجوده فيكون بينها مناسبة ويتأخر عنه شيء ايضا ليناسبه من بعض الوجوه فيكون هو يناسب دلك من وجه ويناسب هنا من بعض الوجوه فيكون هو يناسب ذلك من وجه ويناسب هنا من بعض الوجوه فيكون هو يناسب ذلك من وجه ويناسب هنا من بينه وبين مبدعه جل ذكره (١٤) ولا هو من نوع وجوده فيكون هو حدوسط بينها . أما المقل الاول فلامناسبة بينه وبين مبدعه جل ذكره (١٤)

٣ ـــ جاءت في نسخة ب ( المتوسطة ) .

٣ ـــ سقطت في نسخة (١).

٤ ــ في نسخة (١) جامت الالحاد .

ه ــ سُقطت جل ذكره في نسخة (١).

بيئه وبين ما دونه متوسطاً ولا لما كان لا مناسبة بينه وبين مبدعه، أما ما كان بينه وبين مبدعه سبب به وجوده فهو غيره، فـقــــــال انه واسطة بينه وبين ما دونه فانه عين الابداع ، والعلة التي يقال انها ممدعة ومعاولة على ما بيناه في الرساله ( المضيئة ) وفي كتابنا المعروف ( براحةالعقل) واذا كان ذلك كذلك فلا معنى لاستدلال صاحب النصرة بذلك على ما رام نصرته ، وقد تقدم من القول في النقصــان والشرف ما يكفى ، والنقصان انما يازم التائي بالاضافة الى العقل الأول لا بالذات فأن ذاته تامة لا نقص فيها ولها الكمال وهي بالاضافة الى سابقها ناقص الرتبة مثل الناطق والأساس والشمس والقمر فان كل واحد منهما من الأساس والقمر تام في ذاته لا نقص فيه (١١ واذا اضيف الى الآخر الذي هو شكله من الناطق والشمس كان ناقصاً في رتبته . فصاحب النصرة يلزم التـالي النقصان بإضافته اياه الى سابقه ، وصاحب الاصلاح يازم ذاته التامية لانبعاثه عن النمام الذي هو علته ، فقول هذا في وجهـ صحيح وقول ذلك على وجهه صحيح أيضاً ، إلا ان صاحب النصرة يبغى على صاحب الاصلاح من حيث لم يقصده وليس من غرضه .

#### الفصل العاشر

قال صاحب النصرة :

فان قال : اني لا أقول يعني صاحب الاصلاح ان العقل مثل النفس في باب النامية قلنــــا له : فهي اذاً أفضل ، أو أنقص منه ، ولا يقول بالفضل لها عليه ، بقي ان يقول انها انقص . ونقول :

ان صاحب الاصلاح عساه لا يقول مـــا تولى صاحب النصرة ايراده عنه ، بل يقول : ان الاشياء كلها تامة في ذواتها ، وليس يستحق شيء

<sup>(</sup>١) جات في نخة ب ( فيها ) .

منها نقصاً إلا بالاضافة الى ما هو أعلى درجة منه ، فيوجد له من الرتبة ما لا يوجد لهذا المضاف ، واذا كان تعلقه بذلك فقد اتضح وجه التحامل عليه .

# النصل الحادي عشر

قال صاحب النصرة :

ومن أدل الدلائل على نقصان النفس ، وتمامية العقل ، قول الله تعالى : (ومن آياته الليل ، والنهار ، والشمس ، والقمر ) فالليل والنهار ، على الأساسين ، والشمس منهما على الأول ، والقمر على الأسلين ، فالشمس منهما على الأول ، والقمر على السالي ، ولا خلاف بين أهل العلم والحكمة لأن القمر انقص نوراً من الشمس ، وأقل نوراً ، وضياء ، وأنه يستفيد النور من الشمس ، وأن النور ، هذا قوله .

ونقول:

قد اتضع بقوله ان القمر انقص لوراً من الشمس ، وأقل لوراً وضاء وانه يستفيد من الشمس النور ، وان النقصان انما يلزمه بإضافته الى الشمس ، وأما ذاته فلا نقص فيها إذ لو كانت ناقصة لما قبلت من الشمس النور ، فلما كانت ذاته نامة قامت بالقبول منها ما له ان يقبل ، واذا كان كلام صاحب الاصلاح على تمامية الذات ، وكلام صاحب النصرة على نقصانها ، في احوالها ، واعراضها التي بها كالها فين القولين فرق ، وصار صاحب الاصلاح كالمطلوم بكونه متحاملاً عليه ، بما لم يكن من غرضه ، في قوله ، ولا من قصده .

#### النعبل الثاني عشير

قال صاحب النصرة :

ومما يدل على نقصان النفس أيضاً ، إن الحكماء جعلوا العقل بمنزلة

الروح للنفس (١١) ، وجملوا النفس بمنزلة الجسد للمقل ، وإنما فعلوا ذلك لما علموا من نقصان النفس وكال المقل ، فشبهوا النفس بالشيء الناقص وشبهوا المقل بالشيء الكامل .

ونقول:

قد زاد بقوله ذلك بياناً لما قلناه أن النقصان لا في ذاتها بل في غيره من الأحوال ، وإن كان معنى كلامه لا يطرد إلا على الأكوان والانبعاث الثاني ، فاتما الاستفادة أنحا للأنفس التي هي في عالم الطبيعة لتبلغ كالها (٢) الثاني وهي في ذاتها (٣) كاملة تامة ، إلا أنها ناقصة بما ليس عندها من المعقولات التي تجري منها (٢) بجرى الروح من الجسد ، والثاني الذي هو الانبعاث الأول فليس سبيل سبيل هذه الأنفس لأن كاله وتمامه اعطي في أول وجوده لا بزمان واستفادة ، وإنما بنقصان عن السابق في المرتبة وبالتقدم والتأخر .

### النصل الثالث عشر

قال صاحب النصرة :

فلو لم يكن في النفس من النقصان إلا وقوع الطبيعة في افقها ، فان النفس طرفين طرف منها نحو العقل ، وطرف منها نحو الطبيعة ، وليس العقل كذلك (فان طرفيه أحدهما نحو الكلمة والآخر نحو النفس) (٥٠٠ ، ولم يتشبث منه شيء بالطبيعة الظلمانية لتهامه وكاله ، ولوقد تشبث بالطبيعة طرف من النفس لوقوع الطبيعة في افقها ، لكان في ذلك ما اذا تأمل

<sup>(</sup>١) سلطت بلسخة داء .

<sup>(</sup>٢) جاءت في لمخة ب ( كله ) .

<sup>(</sup>٣) جاءت في نسخة ب ( دُواتها ) .

<sup>(</sup>٤) سقطت أن لسخة ﴿ أَ يَ .

<sup>(</sup> ه ) سقطت الجلة بتاميا في نسخة هرب، .

الناظر (١) وقف على حقيقة نقصان النفس وكمال العقل هذا قوله .

ونقول :

ان هذا القول صادر على غير نظام ، وذلك لأن وقوع الطبيعة في افق التالى الذي سمّاه نفساً لا يكسبه نقصاً ، بل يدل على تمامية له البها تحركها لكونها ناقصة بالاضافة الله ، وهو بالاضافة السها شريف تام باختصاصه بما لم تختص به الطبيعة مع كون ذاتيتها ، اعنى ذات التالي وذات الطسعة النامتين من حبث انبعاثهما من التام وقوله : أن العقل طرفان احدهما نحو الكلمة ، والآخر نحو النفس ، فليس العقل شيئًا هو غير الكلمة ، ولا الكلمة شيئًا هي غير العقل بل الذات واحدة ، والعين واحدة وبالاضافة (٢) يستحق الاسماء المتناثرة المعاني ، وقد تقدم من القول في هذا المعنى عند ذكر اطلاق كونه متوسطاً ما لا يخفى ، وقوله فلم يتشبث منه شيء بالطبيعة الظامانية لتاميته وكاله ، وقد تشبث بالطبيعة طرف من النفس لوقوع الطبيعة في افقها فليس التالي هو الذي تشبث بالطبيعة وعشقها وأحبها ، بل الطبيعة هي التي احبته ، وهي التي تتحرك البه وتواصله ، واعتقىاد ذلك والتصور بأن التالي تشبث طرف منه بالطسعة خطأ ، وأحسن الوجوه في صرف معنى قوله البه ، ان غرضه في قوله ذلك انه يفيض علمها فتكون افاضته قد سماها تشدثاً .

# النصل الرابسع عشس

قال صاحب الاصلاح :

الناقص هو قمل النفس لا ذات النفس ، وإنما يكل فعلها لا ذاتها . قال صاحب النصرة :

<sup>(</sup>١) في نحة (ب) جاءت النظر .

<sup>(</sup>٢) في نسخة (ب) جاءت وبالاضافات .

هذا القول متناقض؛ لأن الغمل اذا كان ناقصاً لا يخلو ذلك ان يكون الما من نقصان ذات الفاعل ، أو من نقصان المادة التي منها فعل الفاعل ، أو من نقصان الفعل من نقصات ذات الفاعل ، فقد قال بنقصان النفس لانها هي الفاعلة ، وان كان ذلك من نقصان المادة فقد اثبت مادة ازلية ، وهذا خروج عن مذهب الديانة ، وميل الى مذهب و ابر زكرياء الرازي ، (۱) ومن قال بقدم الهيولى ، وقد توحت على صاحب هذا (۱) الكتاب انه قد مسال الى ذلك لانه جعل الزمان أزلياً مع العقل وهو فص مذهبه ، وان كان نقصان الفعل من نقصان كليها ، فقد قال بالقولين جيماً ، وقال بنقصان النفس اذ هي الفاعلة ، وقال بأزلية الهيولى ، ويا بأزلية الهيولى ، وإيا قال فقد قال بنقصان النفس اذ هي الفاعلة .

#### ونقول

ان قول صاحب الاصلاح وبيان غرضه فيا قال من النقصان والتام 
قد تقدم . وقول صاحب النصرة فيا قاله : مغالطة وتحامل وخروج من 
حد العلم ، وذلك انه قال اولا : بعدما قسم الآمر في النقصان الى الاقسام 
الثلاثة المذكورة ، انه ان كان نقصان الفعل من ذات الفاعل ، والفاعل 
هو النفس فالنفس ، الذي هو بالتالي بل فعلم بمنى مفعوله ، وتخلص من هذه 
القسمة ، وقال ثانيا انه ان كان النقصان من ذات المادة فقد اثبت مادة 
ازلية ، لأن التام والتام اللذين هما الأول والثاني بانها تثبت ازليتها لا ازلية 
اولية ، فكيف الناقص ? واذا كان كذلك فالنقصان ليس إلا (٣) في المواد 
التي تقبل تماميتها لا فيا يقبل منه التامية ، كا أنه مشهور في الطبعيات 
ان النقصان اغا وقع من جهة القوابل لا من جهة ما تقبل منه كحرارة 
التهديات النقصان اغا وقع من جهة القوابل لا من جهة ما تقبل منه كحرارة

 <sup>(</sup>١) راجع المقدمة .
 (٢) سقطت فرنسخة (٠) .

<sup>(</sup>٣) سقطت في لـخة (ب) .

الشمس التي تقبلها الأجسام التي من شأنها سرعة الانفعال مثل الشمع الذي يلين بها وتمتنع أجسام اخرى (۱) عن قبولها ، ومثل الحجر والحديد وغيره الذي بلا ينفعل سريعاً والدين المستفادة منها ، الحرارة واحدة والتقصان في غيرها . وقال ثالثاً انه مال الى مذهب ابو زكريا على النسق الذي ذكره ، وذلك خروج من حد العلم والتعدي (۲) ، فلا انصفه في بنية القسمة ، ولا فيا يليها لما قال بالقولين بالنقصان ، وأزلية الهيولى .

# الفصل الخامس عثسر

قال صاحب النصرة :

فأما اعتلاله بأن النفس انما صارت نامة لانها انبعثت من العقل الاول وهو تمام ، ولا يجوز ان يكون المنبعث من العام إلا تاما ، فليس هذا بحق لانه لم يجب ان تكون النفس تامة لانها منبعثة من العقل التام ، ولو كان ذلك واجباً لكان المنبعث من النفس أيضاً تاما ، وهو الهيولى والصورة والمنبعث من الهيولى والصورة تامة ايضاً ، الى ان يبلغ الى الاشخاص المفردة الغير متجزئة ، فتصير كلها تامة ويحصل من هذا القول ان جميع العالم تام لا نقصان فيه ، ولا في شيء منه .

ونقول :

ان محصول قوله انه لو كانت النفس تامة بكونها منبعثة من العقل الأول وهو التمام، لكانت الهيولى والصورة بكونهها منبعثتين من النفس تامتين ايضاً، وكذلك ما انبعث من جميع الهيولى والصورة بزعمه الى الاشخاص، ولكان جميع ما في العالم تاماً لا نقصان فيه، وقد بيتنا فيا تقدم ما نحاه صاحب الاصلاح في قوله ان النفس تامة، وقول صاحب النصرة في هذا الفصل (٣)

<sup>(</sup>١) في لسخة (ب) جاءت آخر .

<sup>(</sup>٢) في تسخة (ب) جاءت وتعدي .

<sup>(</sup>٣) في نسخة (١) جاءت ( الفطل ) .

ليس بمستقصى، وذلك ان الهيولي ليست بنبعثة من النفس ولا الأشخاص كما زعم هي غير متجزئة ، فالأشخاص كلها متجزئة الى ابعاضها ، والهيولي منبعثة مم النفس مما يتقدم في الوجود عليها لا منها ، بدليل ان النفس التي هي التَّالَى لَسَ وَجُودُهَا وَجُودًا ۚ أُولًا ۚ فَلَا يُوجِدُ مَمَّهَا مَثُلُ مِنْ نُوعَ وَجُودُهَا ولا يعلوها في الرتبة (١) غيرها مثل الأول الذي هو العقل الأول ، بل وجودها وجود ثاني ، وما يكون وجوده وجوداً ثانياً ، فلا يكون وجوده إلا رمعه وجود من نوع وجوده ، ما يكون هو واياه مشاركين في النوعية ، وذلك أن الذي وجدت عنه هذه النفس الق هي التالي هو الشيء الأول الذي لا يتقدمه من لوع وجوده شيء ، وهو واحد في وجوده انما كان لاجل سبحانية الله تعالى الذي اوجده من النسب والاضافات والكثرة وجميع ما يوصف به الشيء على اقسامـــه التي وجدوها اعني اللسب والاصافات في الاسباب الفاعلة علة ، لأن يكون ما يوجد عنها أكثر من واحد ، اذ ان وجود الكثرة في الملومات مجسب ما عليه عللها واسبابها الموجودة لها من النسب . فلما كان الله تعالى متقدماً عن ان يتقدم عليه غيره ، او يوجد معه غيره ، او ان (٢) يكون متفاتراً بالصفات والنسب والاضافات ؛ وكان هو تعالى الموجد المبدع ؛ والسبب الذي لا سبب له استحال مع سلامتــه وقدسانيته وتعاليه عن التكثر ان يوجد عنه إلا واحداً ، وهذا الواحد الذي هو العقل الاول لما كان على نسبتين احداهما كونه علة لوجود ما دونه ، واخراها كونه معاولًا ، إذ هو مبدع مخترع وجب ان يكون ما يوجد عنه اثنين مجسب ما عليه ذاته من اللسبتين، وكان الذي وجد عن النسبة الأولى هو العقل الثاني ، وعن النسبة الاخرى هو الهيولى التي منها الافلاك ، وغيرها من موجودات عـــالم الجسم ثم ان الموجود اذا تعدى عن الواحد الى الكون ، لم يكن إلا اثنين ، إذ ليس

<sup>(</sup>١) في نسخة (ب) جاءت الوجود .

<sup>(</sup>٢) سقطت في نسخة (١) .

بعد مرتبة الواحد في الوجود إلا اثنان ولا بعد الفرد إلا الزوج الذي هو الكثرة، واذا كان الموجود الاول في عدد الموجودات هو واحد ، كان ما يوجد الياً له عندما يمقل الشغل اثنين الذي هو الزوج او الكثرة واذا كان اثنين كان احدهما ما نسميه (١) النفس ، والآخر ما نسميه (١) الهيولى التي منها الافلاك والكواكب وما دونها .

#### النصل السادس عشير من الباب الاول

ثم لما (١١) كان تأميس الدين ووضائعه على موازنة الموجودات ومقابلاتها، لتحكون دلالة بترتيبها على الموجودات من الحدود التي تغيب عن الابصار، وكان وجود الكتاب والشريعة من جهة الناطق، وقيام الاساس مؤولاً عنها من جهة الناطق، كان ذلك أدل على ان الموجود عن المقل الاول الذي هو النفس الذي مع التابل الذي هو النفس والهيولي معا ، كالكتاب والأساس الموجودين من جهة الناطق يشهد بذلك ما فعله النبي من الجمع بين الكتساب والمعترة الذين وجودها منه حين قال: إلا اني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي ، حبل محدود من السهاء الى الأرض ، طوف منه بيد الله وطرف منه بايديك ، فتمسكوا بها لن تضاوا ما ان تمسكم (١٠) بها ، وقد سألت ربي ان يردا علي الحوض كهاتين ، وأشار وجسم بين المسبحتين من يديه جميعاً وقال : ولا اقول كهاتين ، وأشار باصبعيه المسبحة والوسطى من يده الواحدة ، احداهما تسبق الأخرى ، ناصر ، وخاذلها لي ناصر ، وخاذلها لي خاذل . وتشبيهه إياهما في الوجود باصبعيه ناصرها لي ناصر ، وخاذلها لي خاذل . وتشبيهه إياهما في الوجود باصبعيه ناصرها لي ناصر ، وخاذلها لي خاذل . وتشبيهه إياهما في الوجود باصبعيه ناصرها لي ناصر ، وخاذلها لي خاذل . وتشبيهه إياهما في الوجود باصبعيه

<sup>(</sup>۱) في نسخة (ب) جانت ما يسى .

<sup>(</sup>٢) في نسخة (ب) جاءت ما يسمى .

<sup>(</sup>٣) مقطت في لسخة (١).

<sup>(</sup>٤) في نسخة (١) جاءت ما تمسكو .

المسبحتين لأن (١١ لا يتقدم احداهما الآخر ، فأجرى نفسه في دار الجسم بجرى العقل الأول في دار الابداع ، وأجرى مسا جاء به من الكتاب ومن قرنه به من عاترته الذي هو الاساس، وغيره من الائمة صاوات الله عليهم (١٢ بجرى مسا وجد عن العقل الأول من الثاني، والهيول على مسا ذكرتاه في كتاب راحة العقل ، فصار الهيولى لا يظهر شرفها ولا ما في قوتها من الصورة (٣) الحسنة الا بقوة النفس الدي هي التالي وسطوع النور فيها ، كان الكتاب والشريعة لا تنبى، عن ذاتها، ولا تظهر عجائب الحكم التي فيها وتحتها، الا بتأريل الأساس والقائم مقامه ، فالهيولى اذا وجودها من العقل الأول مع الثاني معاً .

## الفصل السابع عشير من الباب الأول

ثم نقول :

اننا (1) أغا قلنا أن العقل الأول لا يوجد معه من نوع وجوده مثل ، لأنف لبس وجوده عما عنه وجوده الا وجوداً اولا ، والأول لا يكون واحداً ، ثم لإختلال مسالك التوحيد ، لو كان له مثل في وجوده يكون وجودهما لو كانا مما معللا كما كان عنه وجودهما ، واقتضاه (10 قتضاه في نقدم عليها ، وبحما عنه وجودهما ما هو بمتنع محال وجوده ، وذلك ان وجود الأثنيلية كون متكثر بالنوات ، والكائرة بالنوات اليس وجودها عن كارة بالنوات ، بل وجودها عما يتقدم عليها مما هو واحد بالذات المتكثر بالماني من جهة ، ومتكثر بالماني من جهة ، والواحد بالذات المتكثر

<sup>(</sup>١) مقطت بلمخة (ب).

<sup>(</sup>٢) في لمخة ب جاءت ( صلم) ٠

<sup>(</sup>٣) في نسخة ب جاء الصور .

<sup>(</sup>٤) سلطت في نسخة (١) .

<sup>(ُ</sup>ه) في لسخة ( أ ) جاءت وافتضنا .

بالمهاني وجوده لا بذاته بل بغيره الذي ليس بمتكثر لا بالمهاني ولا بالذات ، فقد تبين بذلك أن العقل الأول لو كان معه من نوع وجوده مثل ، لكانا حادثين عن واحد يتقدمها ، ثم يكون وجود ذلك الواحد بكونه متكثراً بالمهاني لا بداته بل بما يتقدم عليه ويجعله واحداً . ولما لم يكن فوق السقل شيء ، بطل ان يكون له مثل من نوع وجوده ، فثبت انه واحد وفي ثبوت المقل انه واحد كون ما يوجد عنه اثنين وهما النفس والمسمى الهيولى ، واذا كان وجود النفس والهيولى مما على ما بيناه ، فقد ظهر ان القول بأن ظهور الهيولى من النفس خطأ .

## الفصل الثامن عشر من الباب الأول

والذي أوجب صاحب النصرة في قوله من نقصــان الهيولى والصورة ونقصان العالم جميع ما فيه .

فنقول :

ان الهيسولى والصورة نامتان ، والعالم با فيسه كامل نام ، وأجزاء في ذواتها نامة كاملة، يدليل ان النام هو ما لا يوجد خارجاً عنه ما يكون من لوع وجوده ، والعالم الذي هو جملة الهيولى والصورة بجميع أجزاء الجسم ، والجسم في ذاته نام في مقاديره الثلاثة ، فلا يوجد شيء يلزمه حده إلا وهو فيه خارج عنه فهو نام ، واذا كان تامساً فدفاع صاحب النصرة ان يكون العالم ناماً كاملاً من الحال ، واذا كان من الحال المخال ، واذا كان من في باب الأمر دلالة على كال العالم وهو انه قال : وصورة استغناء المالم وهو انه قال : وصورة استغناء المالم من بكليته عن غير سواه عدم الغير ، واكتفاء الحكمة بما في كلية المسالم من الغنيسة والكيال ، ولست ادري كيف ذهب عليه ذلك ، ولعل كتاب الاقتخار صنفه بعد كتاب النصرة ، ثم ان التقارت الموجود في اجزاء العالم الذي لاجلا يلزمه صاحب النصرة النقصان اغا هو باضافة بعضها العالم الذي لاجلا يلزمه صاحب النصرة النقصان اغا هو باضافة بعضها

الى بعض من حيث صورها وأحوالها التي هي الكيال الاول موجود على ان من اجزاء العالم ما اعطى كاله الاول ، والثاني اولاً ، ومنها ما يعطى كاله الثاني آخراً بالاكتساب ، فقد اسفر الكلام عن ان النقصان الذي يتكلم عليه صاحب النصرة انحا هو في الأحوال اللاحقة بالذوات الطبيعية التي تظهر عند اضافة بعضها الى بعض ، وان الثام الذي يتكلم عليه صاحب الاصلاح انحا هو الذوات (١١ التي وجودها وجوداً أولاً .

# الفصل التاسع عشر من الباب الاول

قال صاحب النصرة :

ولو وجب من اجل ان النفس منبعثة من العقل وهو النام ان تكون النفس تامة ، لوجب أيضاً من اجل ان النفس منبعثة من العقل ، وهو المتوسط الأول والمبدع الأول ، ان تكون متوسطة مثل الأول ، ومبدعة ان تكون النفس تنال من الفضائل ما يناله العقل ، وكذلك جميع المالم والاشخاص هذا قوله .

ونقول :

ان بيان استحالة القول بان المقل هو المتوسط الاول قد تقدم ، وفي الجلة فها اورده هو قضية فاسدة ، فأن شيئًا صا اذا كان وجوده عن اقضية (٢) شيء ما بمعنى ان يكون احدهما علة والآخر معلولاً ، لم يلزم ان يشاركه في كل احواله لكان عينه عينه وحقه ، ولما استحق ان يقال عليه إلا ما يقال على ذلك العين بعينه ، ولما وجدت اكثر أصلا ولما قبل حيثند انه وجد عنه بكونه هو هو ، ولا لما يلزم ان يشاركه في بعض احواله لزم ان يشاركه في بعض احواله ، إذ لو لم يشاركه في بعض احواله لزم ان يشاركه في بعض

١ - في لمخة ب جاءت الذات .

٧ – سقطت في نسخة ب ,

احواله ، لما كان علة لوجوده ، ولمساكان يعطيه وجوداً ، واذا كان سبيل وجود الاشياء على هذا في التكثر ، وجب ان يشاركه في وجه ويخالفه في وجه ، واذا وجب ذلك لزم ان يكون التالي المسمى نفساً من الأشياء ، وهو منبعث من العقل الاول علة لوجوده ان يكون مثلا له في وجه ، وغير مثل له في وجه ، وغير مثل له في وجه ، وفير مثل له في وجه ، فقد ظهر انه ليس يجب اذا كان وجود التالي المسمى نفساً عن العقل (١١) ان يكون كونه مثل العقل في كل احواله وانه لا يارم ان يقال على التالي المسمى نفساً ما يقال على التالي المسمى نفساً ما يقال على العقل من حيث انه علم فطرد القول فها قاله صاحب النصرة بأنه لو وجب لوجب .

#### النصل العشرون من الباب الاول

قال صاحب النصرة :

ولهذا نظائر كثيرة في المشاهد مثل الفكرة والنفس الجزئية ، فان النفس الجزئية النفس ، وليست المنفس الجزئية النفس ، وليست الفكرة وان كانت منبعثة من النفس يجوز ان يقال انها مثل النفس ، لأن الفكرة تدرك ما تدركه جزء بعد جزء ، ويوقت بعد وقت ، والنفس تدرك جاة (٢) ما تدركه بلا وقت ، هذا قوله .

#### ونقول :

إن النفس اعني نفس البشر افعالا ، ولكل فعل منها اسم يختص به فهي اذا تطلبت ادراك شيء ما فتطلها ذلك يسمّى الفكر ، واذا لاحظت ما حصل في ذاتها من صور المعلومات فتلك الملاحظة تسمى الحفظ ، واذا نقشت ذاتها بما تصطاده من المعالم من جهة الاستدلال او من جهة

٢ - سقطت في نسخة (أ) .

٤ – سقطت في نسخة ب .

الحواس ، فذلك النقش يسمى التصور ، واذا علمت ان في خارجها اشاء ارادت تصورها تسمى تلك (١) الارادة النزوع؛ واذا كَانت لهما افعالاً وكانت الفكرة فعلًا لها لا يتعدى في (٢) ذاتها فيكون لهـــا وجود غير وجودها ، فكيف يستقيم تشبيه الفكر" التالي المسمى نفساً الذي له وجود غير وجود العقل وأن يقال أنها تدرك جزء بعد جزء ، والادراك لس الا لذات النفس بفعلها الذي يسمى الفكرة في ذاتها ، أم كيف يصح ادراك النفس اعنى نفس البشر جملة بلا وقت ، ولا سبيل لها الى اصطباد المعارف الا من جهة الحواس والاستدلال من جهة جزئياتها الى كلياتها بالزمان ، ثم ليس أن الفكرة أذا لم يجز أن يقال أنها مثل النفس ، كان بواجب أن يكون المقل الثاني الذي هو المسمى النفس الكل ، لا مثل المقل الاول، اذ لبست الفكرة من انفس البشر تجري مجرى العقل الثاني من العقل الاول وفان المقل الاول ۽ (؛) فان العقل الثـــاني وهو وجود ثان من الابداع قائم بذاته وان كان في الوجود دون الاول مرتبة ، وليس للفكر وجود ينفرد به عن النفس بل هو عين النفس؛ ولا قيام بذاته فات لكل فعل من افعال النفس علة لأجلها تحتاج ان تفعل، وهو كونها في عالم الطبيعة فاذا فارقته بطلت منها هذه الافعال ، ببطلان العلة ، وما قام باقياً الا الذات المتصورة عقلا محضاً ، ثم انه اجرى العقل الثاني المسمى النفس من العقل الاول مجرى الفكر من النفس ، وكان وجود الفكر لا وجوداً هو (٥) وجود النفس الذي شبهها بالمقل ، ولا كان له بذاته ادراك النفس ، فكأنه قد نفي ان يكون للمقل الثاني المسمى النفس وجود

١ – ـــالطك في نسخة (ب) .

٧ - سقطت في نمخة (ب) .

٣ – في نمخة (ب) جاءت الفكرة .

ه – فی نمخة (ب) جاءت هی .

غير وحود العقيل الاول ولا ادراك مثل ادراك الاول ، وذلك محال فان التالي له وجود غير وجود الاول؛ وله ادراك كادراك الاول؛ ولا يستحق أن يقال أنه مندع كما لا يستحق الموجود الأول أن نقال انه منبعث ، وكلاهما عقلان محضان ، قد احاط كل منهما بذاته وانحفظت ذاته بذاته ، وهما متشابهان من وجه وغير متشابهين من وجه ، على مــا تقدم الكلام عليه ، وإذا كان هذا هكذا فلا معنى لتشبه الفكرة عا شميها به ، ولا معنى ايضاً أن مجعل نفس البشر عنزلة العقل الاول ، ولا الفكرة منها بمنزلة النفس الكلمة ، فان شرف النفس البشرية وخروجها من القوة الى الفعل ليس إلا في الاكتساب؛ والاكتساب لا يحكون الا من جهة الحواس عملًا ومن جهة التصور عاماً ، واذا كان شرف الانفس في الاكتساب الذي منه ما يكون بالفكر والاستدلال تصوراً ، ولم تكن الفكرة من الانفس إلا لتشرف بها فكأنه قد جعل علة شرف العقل الاول العقل الثاني المسمى النفس ، وتلك قضة معكوسة ، فان شرف التالي ورتبته بما تقدم عليه وجوده الذي هو السابق لأن شرف السابق ورتبته بما تأخر عنه ، وحكم ما يكون وجوده وجوداً آخراً في الكـــال والنام؛ ان یکون بعکس ما وجوده وجوداً اولاً فلا ذاك بجری مجری هذا في ذلك ، ولا هذا يجري مجرى ذلك ، وان كانا مشتركين من جهة اخرى وصاحب النصرة ، قد حكم على ما كان وجوده وجوداً اولاً لما عليه وجود ما يكون وجوده وجوداً آخراً ، وذلك من المحال .

#### الفصل الحادي والعشرون من الباب الاول

قال صاحب النصرة .

ومن أوضح الدلائل على نقصان النفس ، وكمال المقــل الاول ، ان

الأوائل وصاحب الاصلاح قالوا جيماً ان الفعل للشاني ولم ينسبوا الى الارل شيئاً ، لأرب الفعل ابدا دليل على النقصان والحاجة ، وترك الفعل دليل على الكال والغنية ، وذلك ان الفعل لا يكون الا لجر منفعة او لدفع مضرة او لعبث ، وقال إو زكريا :

ان المبتدىء بالفعل هي النفس على سبيل التلاعب (١) والعبث ، وأهل الديانة لا يقولون به فلم يبق الا جر منفعة او دفع مضرة ، وحيثا وجد فهناك النقصات ، والنفس في فعلها طلبت جر المنفعة وهو بلوغها الي غايتها المقدرة لها، فلذلك ابتداء بالفعل والعقل لما لم يكن فوق مرتبت درجة (٢) ، ولم يكن تاماً كاملاً ولم يتحرك للفعل بوجه من الوجوه ، والنفس لما وجدت فوقها مرتبة بقيت متحركة باقية في طلبها ؛ فعلى هذا المنهاج نقول : في نقصان النفس ، وتمامية العقل ، فهذا القول واضح والحمد لله ، محصول قوله في هذا الفصل ان الثاني هو الفاعل ، وان الفعل لا يكون الالجر منفعة / او لدفع مضرة ( وان جر المنفعة (٣) ودفع المضرة ) لا يكونان الاللنقصان ، وان العقل لما لم يكن ناقصاً سكن عن الفعـل ، وسبب سكونه انه ليس فوقه مرتبة ، فبطلبها وان النفس لما كان فوقها مرتبة تحركت اليها لتنالها ونقول : ان كلام صاحب الاصلاح لو كان على النفس التي همى انفس البشر لكان قول صاحب النصرة اوفق قول ، لكنيه لما كان كلامه على التالي المسمّى نفساً كان قول صاحب النصرة واستدلاله بما يوجد علمه حال انفس البشر من انها لا تفعل الفعل الا لجر منفعة او لدفع مضرة او لعبث على بطلان قوله ورد حكمه في كون الثالي تاماً كاملاً ، تحاملاً بينا اذ قد تقدم القول جملة بـــأن ما يقال (١٠)

١ - جاءت بنسخة أ ( الطلب ) .

٧\_ صفطت في لمحة (ب) .

٣ - سقطت هذه الجلة بنامها في نسخة أ . `

ع \_ في نخة ب جاءت ( ما كان ) .

على مـا يكون وجوده وجوداً اولاً من حيث النام والكمال لا يقال على ما يكون وجوده وجوداً آخراً ، ولا يقال على ما كان وجوده وجوداً اولاً ، وقول صاحب النصرة في الفعل واقسامه ليس بصحيح ، فليس كل فعل يكون لجر منفعة ، او دفع مضرة او لعبث ، فقد يكون من الفعــل ما يكون نفعه عائداً على المفعول به ، لا على الصادر عنه الفعل بدليل ان الاسخان من النار فعل منها ، وليس هذا الفعل بعائد عليها ولا بجار المها نفعاً ولا ضراً ، بل المنفعة والمضرة عائدتان على مسا يصل البه الاسخان الذي هو فعلهـا ، وكذلك فعل الشمس في اضاءة (١) العـــالم وتمكن البشر من التصرف في ارادتهم بها ٬ وبطلوعها ووجود كون; النبات والحيوان والمعادن باسخانها منـافعه عائدة على غيرها لا عليها ، فهي لا تنتفع بهذا الفعل؛ ولا تستضر وكذلك فعل الحيتان التي تكون في مجر عمان ، وغيرها المسياة والدلفين ، التي من شأنها اذا غرق العريق في البحر ان تعينه على التخلص فتدفعه الى البر ، وليس ذلك الفعل عائداً عليهـــا بنفع ولا ضرر بل المنفعة واصلة الى المفعول به ، واذا كان هــذا هكذا وكان موجوداً في الطبيعيات التي لا تعقل مثل هــذه الافعال العجيبة مع كونهـــا ناقصة في احوالها ، ومحتاجة في فعلها الى غيرها ، فها ينكر مُن العقول المحضة المجردة التامـة المعطـاة كمالاتهــا في اول وجودها ان تفمل أفعالاً أعظم من هذه الافعال التي تظهر من الطبيعيات التي تقتضيها كالاتها ، مجسب قرب مراتبها وسني درجاتها ، الشريفة لا لاجل جر منفعة اليها <sup>(٣)</sup> ، ولا دفع مضرة عنها ، بل لغيرها فتكون تلك الافعال افعال حكمة ، لا افعال جرّ منفعة ولا دفع مضرة وعبث ، كلا ان القدرة التامة التي يصدر عنها الفعل التام المحكم ليست إلا في التام ، ثم ان التالي الذي سماه نفساً ليس بمتحرك كما زعم، فيازمه ما يازم الطبيعيات ، فان

ه ـ في نسخة س جاءت ( خياده) . ١ ـ سقطت في نسخة (ب) .

تلك الحركة ليست إلا لها اجسامها ، وصورها الطبيعية ، وهي أعلى مرتبة من الطبيعيات ، وهي دونه رتبة على ما اوضحناه في كتاب راحة العقل ، فقد اتضح بما اوردناه تحامله واحتجاجه ، بما لا يصح في المتكلم عليه ، وسلم قول صاحب الاصلاح بأن التالي نام من التام على ما شرحناه في تقدم ، ولا يجوز اطلاق القول على ما في دار الابداع من العقل الأول والثاني ، والحروف العلوية ، مجركة وسكون ، فقد بينا انها يختصان بما كان جسماً أو بدي جسم وفيه كفاية .

#### الفصل الثاني والعشرون من الباب الاول

قال صاحب النصرة :

ان نتيجة قول صاحب الاصلاح ان فعل النفس يتم لا ذات النفس ، مع كون النفس عنده تاما ، فان فعل النفس يصير (۱) نفسا ، وان هذا ممتنع ظاهر الامتناع ، لان الافعال التي لم ترها في المشاهد (۱) قط تصير قواعل ومثال ذلك الكاتب ، والكتابة والباني والبناء ، فان الكتابة لا تصير كاتبا ولا البناء يصير بانيا ، بل الانسان الذي هو الكاتب بالقرة ، والباني بالقرة يصير كاتبا وبانيا بالفمل ، ومكذا نقول : في النفس والمقل ، ان العقل تا بالفهل ، والنفس ، فانه المثادت بالقمل ، اذا استفادت التامية فاما ان يكون فعلها قد يصير تاما وهذا بحال ، وتقول : ان غرض صاحب الاصلاح في قوله فعل النفس يتم لا ذات النفس ، هو الذي ينال الكيال الثاني من جهتها ؛ الذي يجري منها بحرى ما تفيض عليه ، فيخرج من القوة الى حد الفعل ، وإذا كان الفرض في قوله فعل النفس

٧ - في لمخة (أ) جاء يصيد .

٣ ـ في نمخة (ب) جاء الثاهد .

يتم ما يخرج بفيضها (١) من القوة الى الفعل ،وينال الكمال الثانى ، وكان لا يخرج شيء من حد القوة الى الفعل إلا بما يكون قاءً الفعل فليس عِنكر اذا خرج ما كان قائمًا بالقوة الى الفعل ونال الكمال الشاني بالاكتساب ، ان يكون كالقائم بالفعل في مـــا اعطى من الكمال في أول وجوده ٬ فيشتركان من حيث انها قاتمان بالفعل ٬ وان كان كل منهما نال ما اشتركا فيه لا من الجهة التي نال منهـا الآخر ، ولا بستحيل ان يكونا مثلين من حيث اشتراكها فمعلوم ان كل شيء جمعه ، والشيء الآخر معنى من المعاني ، فهو في ذلك المعنى مثله بشهادة ما ينتجه قولنا كل شيء خارج من حد القوة الى حد الفعل ، قائم بالفعل ، وكل قائم بالفعل قيامه بالفعل مجصول الكمال الثاني له ، وان كل خارج من حد القوة الى الفعل حاصل له ، الكمال الثاني ، وإذا كان قيام ما هو قائم بالفعل مجصول الكمال التاني له وقيام ما كان قائمًا بالقوة فصار قائمًا بالفعل مجصول الكمال الثاني له ، فقد اشتركا وتماثلا من حيث انهما نالا الكمال الثاني وان كانا (٢) من جهة اخرى يتباينان . وأذا كان ما أوردناه ليس بستحيل ولا بمنكر بل واجب ، فليس قول صاحب النصرة إلا تحاملًا (٣) .

#### النصل الثالث والعشرون من الباب الاول

ثم قال (1) صاحب النصرة :

ان هذا بمتنع ظاهر الامتناع ، لأن الأفعال لم نرها في المشاهد قط ، فصارت فواعل على مــــا أورده ( من امر الكاتب (٥٠ والبنـــاء ) بدليل يشهد

١ - في لسخة (ب) جاءت بليضه .

٧ - في لحظة (أ) جاءت كان ،

٣ - في نسخة (ب) جاءت تحامل .

ء - في نسخة ( ب) جاءت تقول .

ه -- سقطت هذه الجلة بنامها في لسخة (ب) .

بامتناع ما ذكر انه ممتنم ، فإن الافعال هي الفواعل بالحقيقة ، وذلك إن الكتابة التي ذكر انها فعل الكانب هي بعينها التي تفاوض قارئها وتكلمه ، فلو لم تكنُّ الكتابة بصورها وتخطيطها مم كونها فعلاً لغيرها فاعلة في نفس قارئها ، حتى كأنها تكلم عن فاعلماً وتترجم عنه وتنقشها بصورها لما كان قارئها يعرف ما في نفس كاتبها ، واليناء بصورته التي أوجدها الباني عما في نفسه ، فهو الذي يكسب المشاهد لصورته بتربعه وموقعه حتى يتصوره ، فاو لم تكن صورة البناء قائمة بالفعل (١) حتى تكسب نفس المشاهد التي لها صورها لما تصورها مشاهدها ، وكذلك فعل الضارب الذي هو الضرّب افهو الفاعل في المضروب الألم فيؤلمه ، على نحو ما ذكرناه في رسالتينا المروفتين و بالروضة ، و د المضمئة ، وقول الله تعالى اوكد دليل على ان الافعال هي فواعل أيضاً ، حيث يقول جل من قاثل : ( وان من شيء إلا يسبح بحمده ) فالشيء هو فعل الباري تعالى ؛ وهو مم كونه فعل فاعل ، وهو تسبيحه وقوله تعالى : ( وأرسلنا الرياح لواقح ) فالرياح شيء ، واللواقح فعله ، وبيان ذلك قد اتضح بأن احتجاج صاحب النصرة على صاحب الاصلاح في هذا الباب محال . ثم ان غرض صاحب النصرة في قوله لم نر الافعال في المشاهد صارت فواعل قط ، هو ان عين تلك الافعال لم تصر عين فاعلها في المشاهد ، كما ان الكتابة لم تصر عين كاتبهــا ، ولا البناء صار عين بانيه ، وهو قول صحيح كما قال ، لان الفعل لا يصير عين الذي صدر عنه الفعل ، بل هـ و فاعل كفاعله من حيث وجود الفعل عنه . وان كانت المراتب تختلف ، والاسباب تتغاير ، لكن صاحب النصرة اراد ان يحامي على من ينوب عنه بالتحامل على صاحب الاصلاح والله يقدس أرواحهما وان كثيراً من الخلطـــاء يبغى (٢) بعضهم على بعض .

١ ــ في نسخة (ب) جاءت هكذا « بل باللمل » .

٢ ـــ في نسخة (ب) جاءت يغي .

#### الغصل الرابسع والعشرون من الباب الاول

قال صاحب النصرة :

وقد شبه المقل والنفس وتمامها ونقصانها بالرجل وبالنطفة ، لان النطفة صورة الرجل بالقوة على الحقيقة ، وتصير تامة مشل الرجل ، وكذلك النفس هي صورة المقل على الحقيقة ، وتصير تامة مثل المقل اذا استفادت من المقل فوائدها المقدرة لها هذا قوله .

ونقول :

قوله ان النطقة صورة الرجل بالقوة (١٠) على الحقيقة ، وكذلك النفس هي صورة المقل على الحقيقة تصير تامة لا يصح ، فليست النطفة صورة الرجل ، ولا النفس التي هي بالقوة صورة المقل ، فان النطقة هي مادة متهيأة المتصور (١٦) خالية من الصور فتكتسبها على شرائط ، وكذلك النفس أغا هي تهيؤ طبيعي عاطل من الصور ، من ثأنه ان يكتسب محور المعاومات ، فتتم ذاتها بها ، ولو كانت النفس صورة المقلى على الحقيقة لكان يلزم ان يكون للفل ما كانت الصورة له صورة ، فيكون شيئا ، وما كانت الصورة ، فيكون شيئا كن وجوده وجودا ابداعا ، والغيرية فيه لا توجد إلا باضافة والعين واحد ? كلا .. وهذا الكلام والتشبيه أغا يطرد على ما يكون طبيعيا إلا على ما كان (٣) خارجًا مفارقًا للاجسام .

## الفصل الخامسوالعشرون من الباب الاول

قال صاحب النصرة :

وأيضاً فأن منزلة الناطق في العالم الجسماني (٤) كمنزلة العقل في العسالم

١ \_ سقطت في لـخة (أ) . ٢ \_ في لـخة (أ) جاءت لتصور ·

٣ سلطت أن لسمة ب.

٤ - سقطت في نخة (ب) .

الروحاني ، ومنزلة الأساس كنزلة التالي ، فان جاز ان نقول ان النفس ثامة مثل المقل ، جاز ان نقول ان الاساس تام مثل الناطق ، وليس ذلك مجتى لان مرتبة الأساس دون مرتبة الناطق ، وقد بين ذلك في معنى الصلاة . هذا قوله .

#### ونقول:

ان الثاني مثل الاول ، وان كان في المرتبة دونه ، كما ان الاساس مثل الناطق ، وان كان في المرتبة دونه ، وذلك الثــاني تام (١) في وجوده ، ولم يبق له فيما يناله درجة فيما بعد فيكسبه تمامية ، كما ان الأساس تام في مرتبته كامل ، ولم يبق له درجة برتقى السها فتكسمه تمامية ليست له في ذاته ، وكفى بذلك شهادة فعل النبي ودلالته على ما قلناه بما اوجبه من تقديم النحر على الذبح في الابل ، وتقديم الذبح على النحر في غيره (٢) وذلك ان النحر هو ايصال الحديد الى رأس الفوآد (٣) من المنحور ليخرج منه ما يكون هناك من دم كدر على درجة البلاغ والاطلاع على الاسرار ، وذهاب الشكوك والشبهات (؛) في المراتب والذبح على اخذ العهد والاطلاق في الدعوة ، والمنحور عـلى الأساس فكأن النبي (صلعم) باظهار هذا الفعل ، قد أعلم الأمة النابعة له من جهة وأتمة دوره ، ان الاساس لم يقمه مقامه في الدعاء ، الى الدعوة الباطنة التي هي تتمة عبادة الله المؤدية الى توحيد الله ومعرفة حدوده ، إلا بعد ان أعلمه ما فمه كاله وأطلعه على ما فمه عامه ، فأعلى درجته بالابلاغ وان سبيله في نيل الكمال والتمام ، لا كسبيل غيره من امته الذي ينال منه (٥) البلاغ والمامية

١ -- في نسخة ب جاءت قام .

<sup>· -</sup> سقطت الجُملة بتامها في نسخة هدى .

٣ ــ في نــخة (ب) جاءت الغوائد .

<sup>(</sup>٤) في نسخة ب جاءت الشاجات .

<sup>(</sup> ه ) سقطت في نسخة ب .

اخيراً بعد اخذ العهد اولا ، والتعليم ثانياً ، ولم يفعل (صلعم ) ذلك باساسه (صلعم ) إلا للدلالة على ان الثاني الذي هو تلقاء الأساس في عالم العقل ثال (١٠ الكمال اولا ، ولا قنن الرسم في اخذ العهد اولاً على ابناء اللعوة ، ثم تبليغهم درجة الكمال ، وما البلاغ إلا للاشارة ، والدلالة على ان الأنفس الطبيعيات التي دون الثاني تكون اولاً بالقوة ، ثم تخرج بالاكتساب ان يعتقد فيه ، ثم لم يقتصر في الدلالة على ذلك حتى دل على تمامية التالي من جهة اخرى في ركمتي صلاة الفجر التي هي على الأول والثاني، فأوجب في الركمة الاولى منهما التي هي على الاول ، ان يقرأ فيها التسبيح والحد والسورة ، وأوجب في الركمة الثانية قراءة المقنوت بدل التسبيح الذي هر في الركمة الأولى ليكون في مثل حال الاول من جهة الكمال ، فلا يكون تماير كما الاولى من جهة المرتبة في الوجود ، وان ذلك اول الوجود كال كعة الأولى وهذا ثاني الوجود كال كعة الثانية .

## الفصل السادس والعثوون من الباب الاول

وبعد فنقول جواباً لقوله:

لو جاز (۱۲) ان نقول ان النفس تامة مثل المقل ، لجاز ان نقول ان الأساس مثل الناطق ، وليس ذلك بحق ، وكيف لا يكون حقا ، والاساس هو القائم مقام النبي (صلم ) وآله ، ولو قصر عن القيام مقامه او لم يكن كافياً كاملاً تاماً مثله ، لما فرض الله طاعته ، وكيف يفرض الله تمالى طاعة من هو مثل غيره في النقص ، كلا هذا ، ولا يجوز في الحكة مع كون الرسول رسولاً الى كافة من هو في زمانه ، ومن يولد بصده ،

١ - في لسخة (ب) ( ثالا )

γ ــ سقطت في نـخة وأ α .

وحجة على خلقه ، ان يعدم الأمة مثل الرسوم ، ولا يرجد جد هم مثله ، فتثبت الحجة عليهم ، فالأساس مثل للناطق بعده (١) من جهة ، وغير مثل للناطق من جهة ، وكفى دليلا على ان التفارت بينها في المرتبة لا في الله توقع ، لأن مرتبة الأساس دون مرتبة الناطق إذ لم يمكنه ان يحتج الا بالمرتبة ، فقد اتضح بما اوردناه ان قول صاحب الاصلاح قد سلم من معارضة صاحب النصرة وقوله ان الثاني ناقص وان كان قول صاحب النصرة صحيحاً في الرجه الذي يجب ان يقال عليه .

# النصل السابيع والعشرون من الباب الاول

قال صاحب النصرة محتجاً:

بأن الركوع على الاساس ، والسجود على الناطق ، والدعاء في الركوع سبحان ربي العظم وبجعده وهو تنزيه الرصي للباري من جهة مربيه الأعظم (٢) وهو النبي والعظم على ان مربيه (١) الاعظم وهو التاني ) وفي السجود وسبحان ربي الاعلى ، وهو تنزيه الناطق الباري من جهة مربيه ، وهو الثاني ، والاعلى هو على السابق على ان مربيه الاعلى هو على السابق على ان مربيه الماعلى هو على السابق على ان مربيه الماعلى وهو على قوله ثم دنا فتدلى ، يمني ان الناطق دنا الى الوقوف على مرتبة المعقل ، فقدلى منه الاساس ، فكان قاب قوسين وهو الاسلين ، أو أدنى يمني به السابق ، على ان النبي (صلعم) وآله من علو مرتبته دنا محتى بلغ مرتبة لم يكن بينه وبين السابق حجاب ، كا ان السابق لمحتى بينه وبين الكلة فرق ، ولم يبلغ الاساس هذه المرتبة والمنزلة ،

١ ــ سقطت بنسخة «ب».

٧ \_ سقطت في لسخة (ب) .

٣ - سقطت هذه الجلة بتامها في نسخة ب.

ونقول :

قول صاحب النصرة ان مرتبة السابق أعلى مرتبة من الثاني قول صحيح ، وبذلك قال صاحب الاصلاح ، ولا يدل كون مرتبة الثاني دون مرتبة السابق على نقصان في ذاته ، وقوله ان النبي ( صلعم ) وآله بلغ في الوقوف على مرتبة السابق يعنى في التامية ما لم يبلغه الاساس ، فلا يكاد يصح ، لأن الاساس وان كان بذاته لم يبلغ تلك الدرجة ، فبواسطة الناطق وتعلُّيمه اياه ، واطلاعه على ما كان ينزل عليه من البركات قد بلغ درجة التامية ، وبالقبول منه قبولاً كلياً أضاءت نفسه فتمت كا يتم جرم القمر نوراً لليلة الرابع عشر من الشهر ، يشهد بذلك فعل النبي ( صلعم) وآله بتقديمه الخطبة في يوم الجمعة على الصلاة ، وتأخيره اياها عنها في يوم عبد الفطر ، وذلك انه صلى الله عليه جمل يوم الجمة في وجبه من وجوه التأويل على نفسه ، فانه يوم من الايام السبعة ، وصعوده المنسبر للخطبة اولاً ، ثم الصلاة على ان ينله درجة الكيال والنام ، وارتفائه الى أعلى مواتب الشرف من جهة الاصلين ، كان اولا ، ثم دعــــا الى شريعته ، وقبول تنزیله ٬ وطاعة اساسه ٬ وجعل یوم الفطر علی أساسه ٬ فانه یوم من ايام الله تمالى بطاعته يتم دين الله ، وتقديمه الصلاة على الخطبة على ان أساسه تحت طاعته ، وقبول امره وشريعته ، اولاً كان بنسله الكمال والنام ، وأرتقاءه الى مراتب الشرف ، فبوساطته اطلع على درجة البلاغ ، فالوصي تام في ذاته وان كان نيله درجة التامية من جهــة الناطق ، ومرتبته دون مرتبة الناطق، وليس وجود الاناث وجوداً ناقصاً فيمكن الاحتجاج به في نصره ما ينصره ١١١ بل وجودها وجود تام اذ لو كان نقصانها لأجل ما تعدمه بما يختص به الذكر الكان وجود الذكر ايضاً ( وجوداً ١٣٠) باقصاً لاجل ما يعدمه بما نختص به الأنثى ، وبذلك يخرج الذكر ان يكون وجوده وجوداً تاماً وهو محال ، فاذا الذكر كان تام في ذاته والأنثى تامة في ذاتها ، وباضافة احدهما الى الآخر تصير مرتبتها متفاوتة فتكون الانثى دون الذكر مرتبة ، وكفى دليلا على ان التفارت في المراتب لا في الذات قوله ، وكذلك الثاني لم يبلغ مرتبسة السابق وقوله ،

ولم يبلغ الاساس هذه المرتبة ، فقول صاحب الاصلاح اذاً صحيح بان الثاني تام .

## الفصل الثامن والعشرون من الباب الأول

قال صاحب النصرة :

فات من الدليل على نقصان النفس وكال العقل ، أن كثيراً من الانفس الناطقة تخضع للطبيعة ، وتنقاد لها والى ما تأمرها به ، وتميل الى شهواتها ولذاتها ، وتنسى عالمها ونورها وبهاءها ، وتستحسن عالم الطبيعة ورسومها وآثارها ، ولا تذكر شيئاً من بهاء عالها ولذاتها النورانية ، لنقصانها ، فلنقصانها ترغب فيا عند الطبيعة من الشهوات واللذات ، وتزهد في عالمها ولذاتها وحسنها وبهاءها . والعقل لكال وحسنه ("" وبهائه ) وقامه ، فانه لا ينسى لذات عالمه ( وحسنه ( وبهاءه ) ، ولا يميل الى الطبيعة ولا يرغب فيا عندها ، من لذاتها و وشهواتها ، ولا يميل الى الطبيعة ولا يرغب فيا عندها ، من لذاتها من جهة

١ – في لسخة (ب) جاءتها نصره .

٧ ـ سقطت في نـخة (١) . ٣ـ سقطت في لـخة ( أ ) .

ي\_ سلطت في لسخة ( أ ) .

الشفقة والرحمة والاستحقار لما عندها ، واعلامه اياها من نفسه ان الذي عندها قليل اذا نسب الى ما في عالمه ، فلو كانت النفس تامــة مثل المقل لثبتت على ما رأت في عالمها ، ولم ترغب فيا عند معلولهـــا . هذا قوله . وجاء في قوله أن كثيراً من الأنفس الناطقة تخضع للطبيعة وتنقاد لهـا فيا تأمرها به ، وتميل اليها لنقصانها .

#### ونقول :

ان الخاضع المائل الذي تنقاد اليه والايثارات واللذات واتباع الشهوات الطبيعية وترك العبادات ، هي النفس الحسية كونها منها ، لا النفس الناطقة التي قد تعلقت بها (١٠ والنفس الحسية انما تتأتى وتمتنع عن اتيان القبائح والرذائل ، اذا علمت (١٠ فيها آثار العقل من جهة الحدود المضوية بالتعلم ، فتمنعها عن ارتكاب ما يوبقها فتفعل ، وليست هله الانفس هي التالي المنبعث من العقل الأول الذي عليه يتكلم صاحب الاصلاح ، وقد تقدم من القول ما ينطوي فيه ( ان التالي غير هله الانفس وهذه (١٣ الانفس غيره ) وأن التالي من الستام والكمال على حالة لم يبق له في ذاته شيء لم ينله ، فيكون ناقصاً به كما عليه حال على الانفس في كونها اولاً موجودة بكال أول ، ولها كال ثان تناله بالزمان والاكتساب .

## النصل التاسع والعشرون من الباب الأول

ونقول ثانياً : أن التالي الذي هو تــام كامل والذي أعطى كياله وتمامه في اول وجوده دفعة واحـدة ، هو موجود وبه وبفيضه يلحق الناقص لقبول درجة الكيال ، بدليل ان الموجودات في عالم الطبيعـة

<sup>(</sup>١) في نسخة (ب) جاءت تقعلت ،

<sup>(</sup>٢) في لسخة (ب) جاءت كلك .

<sup>(</sup>٣) مقطت الجلة بتامها في لسخة (ب) .

انما هي بالقوة اولاً ، ثم بالفعل آخراً ولا خروج لما هو قائم بالقوة الى الفعل ، الا بوجود ما هو قائم بالفعل ، واذا كان لا خروج لما هو قائم بالقوة الى الفعل ، الا بوجود مـــا هو قائم بالفعل ، والحارج الى الفعل موجود ، فوجود ما هو قائم بالفعل وجوداً ضروريا ، واذا كان وجود ما هو قائم بالفعل وجوداً ضرورياً لم يخل في وجوده أمّا أن يكون هو العقل الأول او غيره ٬ وبطل أن يكون هو العقل الأول امتناع وجود فعله الا بوجود غيره واحتياجه في العقل الى مــــا بوجد ممه خارجاً عنه فيفعل فسيه ، وكون العقل الاول مستغنماً في فعله عن غير يفعل فيه غير ذاته ، بكونه هو النام الذي وجوده عمًّا وجد عنه تعالى ، وتكبر وجوداً واحداً لا مثل له في وجوده ، ولا غير فيكون وجوده معه ليفعل فيه ، اذ لو كان لصار المعبود تعــالى لا معبوداً ، وقد تقدم من القول في ذلك ما يكفى ، وزيادة على ما بيناه في كتابنا المعروف براحة العقل ، ومـا يكون بهـذه المنزلة في الوحدة ، فلا يكون معه ما يفعل فيه ، فلا وجود للكثرة عنه ، الا بفعله في ذاته ( واذا كان فعله (١) في ذاته ) وكان فعل ما يخرج القائم بالقوة به ، وبفيضــه في غيره ، فقد بطل ان يكون ما به تخرج الموجودات بالقوة الى الفعـــل ، وهو العقل الاول ، واذا لم يكن هو العقل الأول ، ثبت انه غيره وهو الثـاني ، يشهد بصحة قولنا أن النبي (صلعم) وآله لم يحتج بعظيم مرتبته وتمـاميته الى غيره من البشر ليكمَّل بمَانه فعله الذي هو التنزيل والشريعة ، وانه (صلعم) في ذلك تفرد بذاته وعن ذاته صدر محسب ما استفاده مما عنه كان ينله درجــة الكمال ، فوجد ما قرأه وشرعه تمامــا ، ولذلك اجرى نفسه في دار الجسم في التنزيل مجرى المقل الأول. في ذات الابداع ؛ لتكون أفعاله ومرتبته مؤدية لمتأملها الى صحة الاعتقاد في معرفة ما غاب عن الحواس

<sup>(</sup>١) سقطت في لسخة ( أ ).

من المباديء بالابداع والانبعاث ، فيكون طريق التوحيد معموراً . والأساس وان كان في الدرجة العليا من الكيال ، فلم تكن له تلك المرتبة التي بها امكنه ان يتفرد في فعله من ترتيب امر الدعوة والتأويل والتعليم والهداية بذاته ، فلم يستفن في فعله عما وجد معه ، وهو التنزيل والشريعة ، فلا ذاك اعني الاساس استغنى عن هذا اي عن التنزيل والشريعة ، ولا هذا عن ذاك اي الناطق كان مستغنياً عن شيء يوجد معه في عالم الجسم فيستعين به في فعله مثل الأساس ، ولذلك أجراه عرى التالي ليكون الموجود عليه امره في ما ذكرناه دليلًا على معرفة مرتبة الثاني ، فالنبي ( صلعم ) وآله بجري مجرى غير ذاته ، والاساس يجري مجرى الثاني الذي هو النام ولا عمًّا به يوجد فعله من التنزيل والشريعة كالتالي الذي لم يستغن في فعله عن غير به يوجد فعله ، والامة التابعة تجري بجرى ما دون الفلك من عالم الطبيعة الذي فيه خروج موجوداته من القوة الى الفعل بفيض الثاني ، بكون الانفس القائمة بالقوة محتاجة الى ما به ينالون درجة البلاغ والكمال من جهة دعوة الاساس . فكما ان الثـاني هو الذي يؤيد المنهيء للقبول بالإضافة عليه من دار الطبيعة ، كذلك (١) الاساس والقائم مقامه في الدعوة هو الذي ينيل من كان راغبًا طائعًا درجة البلاغ والتام ، وذلك ان النطقـــاء لما كانوا من عالم الطبيعة لم يكن نيلهم التامية ، والدرجة الرفيعة من جهة العقل الاول ، بل من جهة العقل الثاني اولاً كا ان أحداً من أمثالنا لا يبلغ درجة البلاغ من جهة الناطق ، بل من جهة دعوة الاساس اولاً فهم يجرون بمن فوقهم كما نجري نحن منهــم د حذو النعل بالنعل ، فكمال النطقاء والقائمين مقامهم منهم وكالنا بهم ، حشرنا الله معهم . فقد اسفر الكلام عن ان هذه الأنفس ليست هي التـالى

١ ــ في نسخة ب جاءت فكذلك .

فيكون الموجود من أحوالها دليلاً على نقصانه ، وبأن احتجاج صاحب النصرة على صاحب الاصلاح بذلك احتجاج محال .

## النصل الثلاثون من الباب الاول

قوله : (۱۱

ان التالى ناقص لانه ينسى عالمه ولا يذكره . فكنف يصح هــــذا والنسيان لا يكون إلا بعد العلم ? ولو كانت الانفس لهـا وجود قبل هذه الاشخاص وهي عالمة لكان من المحال ان تطرأ الاستحالة عليها بجيئها الى دار الطبيعة بعد كونها في الجلال ونيل الكمال الذي هو العلم عقلاً ، إذ ان وجود الموجود في عالم الابداع والانبعاث من العقول وجوداً يشبه ما يكون مجبراً في عالم الجسم لا تلحقه الاستحالة عما كان عليه وجوده ، ولذلك يسمَّى أزلياً ، وما يكون أزليـا فكيف تطرأ عليه الاحوال بوجود العلم له تارة ، وانسلاخه منه اخرى ، والدار التي هو فيها ليست بدار الاستحالة التي اثبتها لها ، بقوله ، نسي ، (٢) وفي الجلة فنقول: ان هذه الانفس اذا كانت قد وردت الى هذه الأشخاص من ذلك المالم ، وجاءتها لتتملم (٣) وترتاض في العلوم ، فلا يخلو الامر فيما عليه حالها من الجهل في اول وجودها فيها ان يكون ، امَّا لذاتها فاما العرض فان كانت لذاتها جاهلة فممتنع ان تعلم شيئًا ، والجهل ذاتي فيها ، وذلك محال ، فاننـــا نجدها تعلم بعد ان لا تعلم وان كانت لعرض فلا يخلو ان يكون العرض امًّا لحقها في ذلك العالم أو في هذا العالم ، فان كان لحقها في ذلك المالم، وذلك (<sup>1)</sup> هو دار الازل والتأمية ، لا دار الاستحالة

١ – في نسخة (ب) جاءت قول .

٧ - في لسخة (ب) جاءت ينسى .
 ٣ - في نسخة (ب) جاءت التطر .

ع - سلطت في لنحة (ب) .

والنقصان ، فمحال ان يلحقها عرض به تستحيل وان كان لحقها في هذا العالم ونهايتها ان تعلم وتعود الى الجال التي كانت عليها أولاً قبل ان تلحقها الاستحالة ، فمستحيل في الحكة ذلك ، بكون بقائها على الحالة الأولى أولى بها من استحالتها عنها ثم العرد اليها ، وباطل من الامر في قبولها عرضاً ، جهلا كان أم عاماً (١) في هذا العالم ، مع كون وجودها من غيره اذا ما كان وجوده لا من هذا العالم الاننى مستحيل ، كون بالمامية التي هي بركات ذلك العسالم ولأهل (١) العلم ، الا هذا العالم ، وإذا كان ذلك كذلك ، وكان عمالاً ان يكون ورودها من ذلك العالم وإذا بطل وان يكون ورودها من ذلك العالم وإذا بطل ان يكون ورودها من ذلك العالم ، بطل ان يكون ورودها من ذلك العالم ، بطل ان يكون ورودها من ذلك العالم واذا بطل . ان يكون ورودها من ذلك العالم .

#### النصل الحادي والثلاثون من الباب الاول

ثم اذا كان ورودها من عالم الابداع فوجودها وجودا اولاً من جهة الابداع والانبعاث عن اللسبة الأفضل ، وما يكون وجوده هذا الوجود فهو قائم بالفعل ، وما يكون قائمًا بالفعل فمتنع ان يقبل عرضاً إذ ان قبول الاعراض على ما تنقسم اليه الاشياء القائمة بالقوة ، وفي الجلة ما هو متردد بين القوة والفعل من دار الجسم ، وما في دار الابداع وجوده فقد أعطى كاله وتماميته في بدء وجوده ، وهو أزلي ، والذي يكون في ذلك ، فعاله مستحيل ان يقبل عرضا ، او يطرأ عليه ما يستحيل به عن وجوده ، واذا كان ذلك كذلك وكان في قول صاحب النصرة انها

١ \_ في نسخة (١) جاءت عالمًا .

٧ \_ سقطت في تسخة ( أ ) .

٣ .. سلطت في لسخة (ب) .

نسيت ايجاب استحالة لها ، بطل ان يقال عليها انها نسبت عالمها .

#### الغصل الثاني والثلاثون من الباب الاول

انقول:

ان النسيان انما يلحق الانفس انتهاة من عالم الطبيعة لقبول المسارف بدخول اعراض عليها من جهة الاسباب التي عنها وجودها ، وتطرأ حالات على ما هي تابعة له في كونها وهي اغنى الأنفس اذا ارتاضت بالمناسك الشرعة ، وعقلت الامور السابقة عليا في الوجود الى المبسدا الاول ، ونسميها عقلا وانبعاثا ثانيا ، كما ن التالي انبعاث اول على ما شرحناه في كتابنا الممروف (براحة العقل) ومستحيل ورود هذه الانفس من عالم المقل ، وكفى بما اورده صاحب النصرة في الاقليد الرابع والاربعين من كتابه الممروف و بالمقاليد ، من استحالة ورود هذه الانفس من عالم المقل ، دلالة على نقض ما قاله في المستحلة ورود هذه الانفس من عالم المقل ، دلالة على نقض ما قاله في المرده وصحة ما أوردناه ، ولا ادري كيف ذهب عليه ذلك ؟ وعلى ما القدره ان كتاب و المقاليد ، وسنفه بعد كتاب النصرة ، والذ يحشره مع الهوالينا المطاهرين في دار القدس ، ويختم لنا بالخير دينا ودنيا بمنه .

#### الغصل الثالث والثلاثون من الباب الاول

ثم ان قوله :

ان الفعل لتامه وكاله لا ينسى عالمه ، ولا يميل الى الطبيعة ولا يرغب فيها ، فهو قول صحيح . اذا قبل على الانفس التي قـــد اكسبت بالعلم والعمل ، كالها ، فتعلقت في دار الطبيعة ، وتشبهت بالعقول الحارجة كالا مثل انفس النطقاء والأسس القائمين مقامها صاوات الله عليهم ، فأما المقول الحارجة التي هي الاول والثاني والسابق والتالي والمبدع والمنبعث

الاول فهي أعلى وأجل من ان يكون لديها مقدار لعالم الطبيعة ، فضلاً عن الميل اليها ، واتما افاضتها عليها متصلة ليكمل بهــــا ما ليس بكامل ثم قوله :

فلو كانت النفس تامة مثل المقل ، لثبتت على ما رأت في عالمها ، ولم ترغب فيا يكون عند معلولها من ايجاب انها قد استحالت عن حالتها الاولى ، فلم تثبت عليها ، وقد تقدم من القول في هذا الممنى ما يغني .

وقوله :

ولم ترغب فياعند معاولها هو ايجاب أن الطبيعة معاولها ، وكيف يصح القول بأن الطبيعة معاول الأنفس ووجودها بوجود الأشخاص التي هي من عالم الطبيعة أم كيف يتصور كون السياوات والكواكب والطبائع والمواليد منها وهي محصورة في اشخاص يستوعها العدد ? أم كيف يصح أن يرغب التام في أحواله فيا دونه ? أن ذلك لهال واذا كان محالاً لزم أن وجود عالم الطبيعية مع المنبعث الأول ، وأن كان (١) كال الموجودات التي فيها بفيضه واشرح ذلك عقد يبين تحامل صاحب النصرة على الوجه على صاحب الاصلاح ، وأن كان كلام صاحب النصرة صحيحاً على الوجه الذي بيناه لا على الوجه الذي بيناه لا على الوجه الذي بيناه لا على الوجه الذي ياته في النقض .

## النصل الرابيع والثلاثون من الباب الاول

قال صاحب النصرة :

ذكر الحكيم في المنطق ان الاشياء كلها موجودة في أربعة معان إما في ذرات الاشياء ، واما في الفكرة ، واما في القول ، وامـا في الكتابة ، فالاشياء الموجودة في ذراتها هي التي قد أحاط العقل بها ، واذا كان ولم يعزب عن احاطته بها شيء اذ لا يرجد لا ذات له ، واذا كان ليس الذي ماله ذات نجا من حيز العقل ، فالعقل اذا قد أحاط يجميع

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (ب)

ماله ذات ، وأما النفس فقد أحاطت بما تقدمت الفكرة بالاحاطة عليه ، اذاً واذا كان من الاشياء ماله ذات لم تقدم الفكرة بالاحاطة عليه ، اذاً فالنفس لم تحط بجميع ماله ذات فقد بقيت ناقصة عن مرتبة العقل اذ لم تحط بجميع ما له ذات ، وقد أحاط العقل بجميع ما له ذات ، وقد أحاط العقل بجميع ما له ذات ، ولهذا من اوضح الاشياء على كال العقسل ، ونقصان النفس هذا قوله .

ونقول :

ان الكلام في ذلك غير منتظم ومراد الحسكم في قوله ذلك ان كان قد قاله هو ان بين ان الموجودات على أربعة أقسام اما انه في ذوات الاشياء ما وجوده خارج النفس وله معنى في ذاته به هو ما هو مثل الجسم الذي ذاته موجودة خارج ، النفس والمعنى الذي هو به ما هو في ذاته ، وهو الطول والعرض والعمتى .

وقال :

واما في الفكرة ومراده ان من الاشياء ما ليس له ذات خارج النفس ٬ وانحــا وجوده في الذهن مثل الجلس والهيــــولى والمكان والدوائر التي تترمم في النفس عن حركة الاكر ترهماً وغير ذلك .

وقال

واما في القول ومراده ان من الاشيــــاء ما وجوده في القول مثل القضايا بالايجاب والسلب على الذوات التي لا تتغير الذوات بها .

وقال :

واما في الكتسابة ومراده ان من الاشاء مسا وجوده في الكتابة ، ويكون حكم رجوده بهما مثل المواد الألهية الفائضة من عالم المقل على النطقاء والمؤيدين صاوات الله عليهم التي (١) ان لم تضب ط

<sup>(</sup>١) سقطت في لسخة (ب) .

بالحروف المؤلفة ولا قردع الاشكال بالكلية حتى يكون للنفس بها تصور ووجود بطل وجودها والانتفاع بها ، وكان الحكيم قد حصر الموجودات في هــنه باربعة أقسام ، وان كانت عند البحث تنقص وتتراجع الاقسام الى ما دونها ، فيجوز ان يكون الحكيم اراد بقوله ذلك ان يدل على ان الكتابة تنوب في البيان عن الموجود من (۱) القول ، وأن القول ينوب عن النفس فها تريد ان تبينه وأن النفس تنوب ايضاً عن تلك الاشياء الحارجة عنها بتصورها وتقوم مقامها بتعلقها بمنى أن تكون مثلها باكتساب المعاني التي بها هي ما هي ، وليس في كلام الحكيم ما يكون دليلا على ما اراد نصرته من نقصان المتكلم عليه من ذلك الحد يكون دليلا على ما اراد نصرته من نقصان المتكلم عليه من ذلك الحد من الأنفس التي قد ارتقت رتبتها فصارت عقولاً قائمة بالفعل تسمى انبعاثا ثانيا والتي هي بعد قائمة بالقوة من دون المنبعث الأول في عالم القدس كان صحيحاً .

## النصل الخامس والثلاثون من الباب الأول

هذا وقد أرجب صاحب النصرة في قوله تفسير لقول الحكيم أن للنقص فكراً ، ولا يصح ذلك مع كون كلامه على التالي الذي عليه يشكلم صاحب الاصلاح ، اذ أن الفكر للانفس الموجودة في عالم الطبيعة هو قوة لها في اكتساب ما ليس عندها صورته ، ونهاية هذه القوة الى الاستغناء عنها بدليل أن النفس لا تحتاج فها قد أحاطت به ، وحصلت ممها صورته ، وقامت فيه بالفمل ، الى الفكر ، وانما تحتاج اليه في الاشياء التي لم تحط بها ، ولم تكتسب صورتها ، التي بها قيامها بالفعل ، ونبلها درحة الكمال والاستغناء ، وإذا كانت النفس تستغني عن الفكر اخراً .

<sup>(</sup>١) في نسخة ب وردت ( عن ) .

#### فنقول :

ان النالي الذي عنه الفيض والبركة على موجهدات العالم وأعني المواليد ، قد اعطى كاله اولاً وأغنى بما قدمناه من الكلام على كاله الذي قد ناله في بدء وجوده وأغنى ، واذا كان كذلك فقد بان تحامل صاحب النصرة على صاحب الاصلاح فيها تكلم عليه ، وظهر ان صحة قوله فما يكون طبيماً لا فما يضمه دار القدس .

# النصل السادس والثلاثون من الباب الاول

قال صاحب النصرة :

فأما الذي قاله بان النقصان انما هو في فعل النفس لا في ذاتها ، لأن فعل النفس لا بيم الا بزمان ، فهذا غلط وخطأ أذ ليس بواجب ان ما فعل بزمان ان يكون ناقصاً وإذا كانت العلة في نقصان الأشياء انما هم بإزمان كان واجباً ان يكون ما كان بزمان اطول ان يكون النقص. وكلما كان بزمان اقصر يكون اكسل ، ونحن نرى خلاف في الشامد (۱۱) لأن الاشياء التي قد تكون اكمل كلما كان بزمان اقصر يكون اكمل كلما كان بزمان اقصر يكون الكمر على ما وصفه براحت الاصلاح كان واجباً ان يكون الأمر بالفد ، فليس الزمان بعد نقصان الأشياء وكافا ، بل يكون نقصان الشيء من نقصان الفاعل ، او من نقصان المفاعل ، عذا قوله .

#### ونقول :

ان صاحب الاصلاح ما ادعى ولا قال انما الفعل بالزمان يكون القصاً ، بل قال ما ينطوي فيه من المعنى انما ينال النامية بالزمان والمدة هو ناقص ، وانه اذا نال فهو تام وان كل شيء موجود في الشاهد له تامية اذا نالها فهو تام . وقدد تقدم من القول بان المعنى

في قوله ان النقصان هو في قعل النفس لا في ذاتها . وهو ان ريد بفعل النفس ما ينال درجة الكال من جهتها وبكتسب الصورة التي بها (۱) فيكون تاماً بفيضها ، وليس قول صاحب الاسلاح في ان النقصان في فعل النفس لا في ذاتها الا دالا على ان النقصان في الذات القابلة من النفس هي التي التالي فيضاً ، فلا يكتبها القبول دفعة الا بزمان وايام وشهور واعوام . واذا كان هكذا فقول صاحب الاصلاح على اصله الذي يتكلم عليه صحيح ، وقول صاحب النصرة اذا حمل على الطبيعات هو صحيح ، لكنه اراد المحاماة عن استاذه . حشرهم الله وايانا مع الموالي صاوات الله عليهم .

## النصل السابـع والثلاثون من البـأب الاول

قال صاحب الاصلاح:

ان الباري تمالى ابدع العقل والزمان مما في دفعة واحدة . قال صاحب النصرة : من المعلوم ان الزمان هو مقدار الحركة ، والحركة الما هي الأفلاك ، فيجب من هذا القول ان تكون الافلاك والزمان المتولد من حركاتها قد كانت مع العقل في دفعة واحدة ، وجاز ان نقول ان المتحكن والحائنات الفاسدة حانت مع العقل دفعة واحدة ، فيجب من ان نقول أن النقل والزمان كانا مما في دفعة واحدة ، فيجب من هذا القياس ان يكون الزمان كانا مما في دفعة واحدة ، فيجب من المقل مثل ما يناله المعقل فيكون تاما ، وذلك عال ، وان جاز القول ان المقل والزمان كانا مما في دفعة واحدة فيها لا يخلوان من ان المقل والزمان كانا مما في دفعة واحدة فيها لا يخلوان من ان يكون الرمان المعتل واحداً ، فان كانا شيئا واحداً فلفظ الجم

<sup>(</sup>١) سلطت في لسخة (١) .

<sup>(</sup>٢) راجع المقدمة .

لا يقع على الشيء الواحد من جهة الاسامي لأنه من الحال ان نقول ان الحجر كان مع الصخر ، والمدية كانت مع السكين ، وان كانا هما شيئين اثنين ، فالمقل لما أبسدع عقل ذاته بغير زمان او بزمان ، فاذا عقل ذاته بغسير زمان فقد كان والزمان ، وليس وان كان انما عقل ذاته بزمان ، فالزمان متقدم عليه ، وما يتقدم العقل فليس هو الزمان بل الأزل والأزلة :

#### ونقول :

أن محصول قوله وأن كان قاصراً في الأدلاء والدلالة أن وجرود الزمان مع العقل محال ، وهو صحيح عندنا في المذهب وقد تقدم من القول في استحالة وجود شيء مع العقل الأول ما هو كاف في الدلالة على أن الأمر بخلاف ما ذكره صاحب الأصلاح في هذا الفصل ، ألا أن صاحب النصرة في قوله أن الذي يتقدم على العقل فليس هو الزمان بل الأزل والأزلية فقد اخطأ ، فلا وجود لشيء متقدم على العقل الأول يا بيناه فيا تقدم من القول في كتابنا هذا وفي كتاب و راحة العقل ، والذي يصح وعليه فيان قالون الاعتقاد والمذهب لمن الأزل والازلية يلزم عالم الابداع على ما بيناه في الرسالة المعروفة ( بالروضة ) ، وفيا أوردناه فيها خني عن التطويل .

#### الغصل الثامن والثلاثون من الباب الأول

قال صاحب النصرة :

مورداً قول دبانله قليس ، (۱) على سبيل الاحتجاج به ان العقل انما صار ناماً لأنه لم يخضع الشيء الا" للساري عز وجل ، وصارت النفس ناقصة لأنها خضعت للطبيعة :

<sup>(</sup>١) راجع المقدمة .

ان الفلاسفة والمتقدمين منهم وان كانوا فضلاء في زمانهم فقد استمر عليهم سلطان الخطأ في كثير بما تكلموا عليه من العقليات ، ولو كالوا في زماننـــا ورأوا ينابيم البركات كيف هي فائضة من بيت الوحي مجقائق الأمور على ما هي عليسه الدعوة العاوية لكانوا مع اجتهــــادهم لأنفسهم ، ينصفون انفسهم (١١ ، وعن كثير من اعتقادهم فيا غاب عن الحواسُ يقفون ، ولكانوا بآثار من جعل الله له نوراً في غوامض الأمور يقنعون ، فانهم في ازمانهم اتبعوا آراءهم وعقولهم فيها نحوه فصار' ڪل منهم في اعتقاده الى ما تدل عليه مصنفاته على ما هي عليه اهل الظاهر في المـلة الحنيفية حين اعتمدوا على عقولهم في سلوك بمسالـك الديانة ، فاختلفت آراؤهم وبين اولئك تفاضل ، فمنهم من اصابته اكثر ، ومنهم من خطأه اكثر ، والمعول (١) على ما يشهد به ميزان الديانة الذي هو الافاق والأنفس ، وفيا تقدم من الكلام على ذلك ، وبيان كون اعتقاد الأمر فيه على ما شرعه باطلا ، غني عن النكلف والتطويل ، في أورد بأنذ قليس الا ما اورده صاحب النصرة في احتجاجــه ? وقول بانذ قليس انصب للطعن ، ونسأل الله ان ينور عقولنا ، ويختم بالسمادة أمورنا ، وللخيرات والاعمال الخيرات الصالحات يوفقنا ، بمنــه وجوده ولطفه وكرمه .

<sup>(</sup>٣) سقطت في لسخة (ب) .

# الباب الثاني من كتاب الرياض

في الحكم بين ( الصادين ) في باب ما تكلم عليه من المقل الذي هو المسدع الأول

## الفصل الأول من الباب الثاني

قال صاحب الاصلاح:

ونقول:

ان الحركة والسكون هما أثران متحدان بالأول والشاني. لأن الأول الم البدع اتحد بالابداع ، فكان لذلك الاتحاد أثرين فيه بالقوة ، وانما قلنما أثران لان الابداع والمبدع اثنان واحدهما ذات الابداع ، والآخر ذات المبدع ، والابداع والمبدع قان كانا اثنين فها ابس واحد وهو الكل ، فكان لذلك الانبعاث أثرين فيه بالعقل احدهما ذات الانبعاث ، والآخر ذات المنبعث ، فالأصلان متحدان بالأمر . وأحد الاثرين هو الحركة ، وهو أعلى من الآخر الذي هو السكون ، كما أن احد الاصلين الذي هو الاول ، هو أعلى من الآخر الذي هو السكون ، كما أن احد الاصلين الذي هو الاول ، هو أعلى من الآخر الذي هو الشكون ، كما أن احد الاصلين الذي هو الاول ، هو أعلى من الآخر الذي هو الثاني ، والحركة افادة الاول لئسيات كلها واشتاله علم السيات كلها واشتاله والسكون قبول الثاني الاستفادة من أول الايسيات كلها واشتاله

عليها ، ولا اقول أن الحركة والسكون هما متولدان من النفس بالقوة المستفادة من العقل ، ولكنني اقول هما أثران من النفس بالقوة المستفادة من العقل في الهيولى والصورة أساس هذا العالم . محصول قوله في همذا الفصل أن الحركة والسكون هما أثران متحدان بالاول والثاني ، وانها في الاول بالقوة ، وأن احدهما أعلى من الآخر وهو الحركة ، وأن الحركة هي افادة الاول ، وأن السكون هي قبول الثاني الافادة ، وأنها أثران من النفس بالقوة المستفادة من العقل في الميولى والصورة ، وأن الاول لما ابدع اتحد بالابداع ، وأن الابسداع والمبدع اثنان، وأن كا شيئًا واحداً .

قال صاحب النصرة:

ان هذا القول فيه بعض الهزيان ، لان الحركة لا تكون إلا لطلبها ، اما حركة الاجسام فلطلب المواضع كحركة النار الى العلو لطلب موضعها ، وحركة الارض الى السفل لطلب موضعها ، واحا حركة الارواح فلطلب المستفادة ، وحق ثبت (١٠ الطلب ثبت (١٠ عناك الحاجة ، لان الطلب لا يحيه ما الاستفادة ، وحق ثبت الى العلل عتاج الى ثبيء ما فيتحرك بحركة ، بل ان جاز ان نضيف الحركة الى الاصلين فانها بالاضافة الى النفس أولى منها الى العقل ، لا نها عتاجة الى الاستفادة من المقل متحركة نحوه حركة الشوق وحركة المعلول الى العلة ، فاذا ثبت ان الحركة تكون من النفس ، فان السكون يكون من العقل لانه ساكن على ما ينال من الفضائل والالوار المفاضة عليه من علته غير طالب للريادة عليه فيتحرك في طلبها ، والعقل لم يفض على النفس جميع ما أفيض عليه ، بل افاض عليها المعض للسكن يا أفاض عليها ، وأمسك عدد فله ، بل افاض عليها ، وأمسك عدد فله .

<sup>(</sup>١) في لمحة (ب) جاءت تلبت .

<sup>(</sup>٢) سقطت في نسخة ( أ ) .

البعض لتتحرك في طلبه ، محصول قوله ذلك ان الحركة لا تكون إلا المحاجة ، وان الحركة الاضافية الى العجاجة ، وان الحركة الاضافية الى النفس اولى منها بالاضافة الى العقل ، وان الحركة للنفس ، والسكون للمقل ، وان العقل لم يفض جميع ما عنده على النفس الا البعض ليكون علم لحركة النفس الى طلب الباقي ، هذا قولها جميعاً .

ونقول :

اما قول صاحب الاصلاح ان الحركة والسكون اثران متحدان بالاول والثاني، وانها في الاول بالقوة ، وفي الثاني بالفعل ، فهو ايجاب ان الاول ساكن متحركَ بالقوة ، بكون الحركة والسكون فيه بالقوة ، وان الثاني متحرك ساكن بالفعل بكون الحركة والسكون فيه بالقوة ، وان الثاني متحرك ساكن بالفعل بكون الحركة والسكون فيه بالفعل ، وذلك محال من وجوه . وقول صاحب النصرة في ذلك: ان العقل ليس بمحتاج فيكون متحركا هو الصواب؛ وذلك ان الحركة على جميع اقسامها لا توجد الا في الاجسام الطبيعية ٬ والعقل الاول والثاني بكونها وجوداً اولاً ليسا بجسم فيجوزُ ان يكونا متحركين او ساكنين بدليل ان الجسم يقتضي (١١) كونه مادة وصورة معاً ، وحاجة احداهما في الوجود الى الآخر ان لا يكون وجوده عن الله سبحانه وجوداً اولاً ؛ لكون ما وجوده عن الله سبحانه وجوداً اولاً ذاته غير ذي غير بكونها عين الفعل الذي هو اول وجود عنــــه تعالى وتكبر، وذات الفعل ذات واجد لا ذاتين، واذا لم يكن وجوده وجوداً اولا وجب ان يتقدم عليه في الوجود غيره ؛ فكات من القضية ان العقل لو كان جسماً لتقدم عليه في الوجود غيره وبطل ان يكون شيء يتقدم في وجوده على العقل الارل اذ هو ذات الفعـــل الذي هو العلة 'والابداع وليس وراءه الا الله المبدع المنشىء تعالى الذي عنه وجوده، واذا بطل ان يتقدم عليه شيء في وجوده بطل ان يكون جسماً ، واذا

<sup>(</sup>١) مقطت في لمخة (ب) .

بطل ان يكون جسماً وكان لا وجود الحركة الا فيا كان جسماً بطل ان يكون العقل فيه حركة ، وإذا بطل ان يكون فيه حركة ، بطل قول صاحب الاصلاح فيا قال ان العقل فيه حركة القوة .

## الفصل الثاني عن الباب الثاني

وقال صاحب الاصلاح:

واتما قلنا أوان لان الابداع والمبدع اثنان ، واحدهما ذات الابداع ، والآخر ذات المبدع ، والابداع والمبدع وان كان اثنين فهما ليس واحد وهو الكل ، فهو على صورة لا يجوز اعتقادها فان الأمر في الابداع والمبدع بخلاف ما ذكره ، وانهما اثنان ، فان الابداع هو المبدع ، والمبدع ، والمبدع بحوده كان هو الابداع ، وما هناك الا واحد اذا أضيف الى ما عنه وجوده كان ابداعاً بكونه فعلا له ، وكونه ذات الفعل ، وإذا أضيف الى ذاته كان مبدعاً بكونه مفعولاً لغيره ، الذي وجوده عنه .

## الفصل الثالث من الباب الثاني

وعلى ما قاله صاحب الاصلاح ان الحركة والسكون في الاول بالقوة وفي الثاني بالفعل .

فنقول :

ان ما يكون وجوده وجوداً أولاً ، فلا يكون إلا بحض الفعـــل وحق الفعــل ، ولو كان جائزاً ان تكون الحركة والسكون في الأول بالقوة لكان حكم الثاني ان يكون اشرف من الاول ، اذ ان حكم القائم بالفعل في الشرف ، ليس كحكم القائم بالفوة . ومحال ان يتقدم الثاني في الشرف على الأول ، والذي ذكره هو من صفات ما يكورف متأخر

الوجود الذي يحتاج في خروجه الى الفعل ، والى ما هو قائم بالفعل ، فالمقل الأولى عقل بالفعل ، وما يتبعه بما هو مفارق المواد من العقول ، ولا يجوز اعتقاد ما ينزم موجوداً من دار الطبيعة ، ويختص بها فيا هو خارج عنها من الحدود العالية .

## الغصل الرابع من الباب الثاني

وقول صاحب الاصلاح :

ان الحركة والسكون هما اثران من النفس بالقوة المستفادة من المقل في الهيولى والصورة مما أفي هي الهيولى والصورة مما أغا بتحرك المتحرك منها بالقوة الطبيعية التي وجودها فيها عما هو خارج عنها من المقل الاول والثاني حركة شوقية (۱) ، فجعل الاثرين في الهيولى والمصورة عركها ومتحركها محال ، أن ذلك مستفاد من المقل بمنى أن وجوده منه ، وهو صحيح على هذا الوجه ، وهو احسن مسا ينسب اليه معنى قوله .

## الفصل الخامس من الباب الثاني

وقول صاحب النصرة :

ان الحركة للنفس والسكون للعقل ، فلإ يجوز اعتقاد ذلك في تلك الحدود المتعالية .

ونقول جملة :

ان عالم الابداع الجامع السابق والتسالي ، والعقول المحضة التي هي الحروف العادية المفارقة للاجسام أعلى وأجل مما يتوهم فيه حركة أو سكون ، وذلك ان الحركة فيا يكون متحركا أنما هي من متحرك فيه (١) لى لحفة (ب) وددت عربية .

هو غیره ، وبهما وجود ذاته ، واذا کانت الحرکة فیما یکون متحرکاً اتما هي من محرك فيه هو غيره ، وبهما وجود ذاته وكان ما يكون وجود ذاته بوجود أشياء متغايرة ، فذاته ذات نقص وحاجة ، وكان التالي الذي سمًّا، نفساً من عالم الابداع المختص بالكمال والتمام ، وذاته لا ذات نقص ولا حاجة ، بطل ان يكون في ذاته متغايراً ، واذا (١١ بطل ان يكون على ذاته ما هو غير ذاته ، واذا بطل ان يكون ما هو غير ذاته ، بطل ان يكون متحركا ، وان بطل ان يكون فيه حركة ، ثم ان الحركة هي التي بها يوجد الشيء الذي هو فيه منتقلاً عن حالته الاولى الى الاخرى ، أمَّا في الذات ، وأما في احواله ، والتــالى الذي سمَّاه نفساً ، وجوده وجود ازلى لوقوعه من جهــة الابداع في الثــــاني ، وكونه عقلا ، وإذا كان أزلياً فمحال انتقاله عما وجد علمه أولاً ، بطل ان تكون فيه حركة ، والقول في السكون كالقول في الحركة سواء ، فلا للعقل الأول سكون ، ولا للنالي الذي سماه نفساً حركة ، وإنما اراد صاحب النصرة بقوله ما قال في تلك الانفس ، والعقول التي هي في دار الطبيعة منبعثة انبعاثًا ثانياً ؛ فالكائنة محركة على ما شرحناً، في كتابنا المعروف (براحة العقل) فان الحركة والسكون مختصان بعالم الجسم وما فيه ، لكونها من اسباب كاله من دون ما يختص بدار الابداع لكنه نقل المعنى ايغالاً لشبعة فما نحاه من النقص نصرة لشبخه ، آواهما الله دار كرامته وحشرهما وايانا مع موالينـــا الطاهرين ( صلوات الله عليهم اجمين ) (٢) .

## الفصل السادس من الباب الثاني

وقال صاحب النصرة :

ان الحركة للحاجة وانها بالنفس اولى من العقل ، فقد تبين بما سبق

 <sup>(</sup>٧) سقطت في نسخة (أ) .
 (١) سقطت الجلة بتاميا في نسخة (أ) .

من الكلام أن الحركة والسكون لا يليقان الا بجا كان جسما أو في جسم ، والاول والثاني المتكلم عليها ليسا بجسم ، فيطرد القول عليها بأخركة والسكون على ما بيناه فيا تقدم من الكلام في كتابنا الممروف (براحة المقل) وقوله ذلك يصح فيا كان طبيعيا من طريق الانبعات الثاني ، لا فيا كان ابداعيا ، ووجوده بالانبعاث الاول ، وليست الحركة في كل شيء الحاجة على ما ذكره ، فقد تكون الحركة في الشيء الطبيعي من أسباب كاله ، مثل حركة الافلاك ، فليست حركاتها لحاجتها في ذاتها ألى نيل ما لم تعط في أول أيحادها ، بل هي لها تأمية وذلك مثل حركة الناطق أيضا واجتهاده في جمع الكلمة على العبادة والاضطراب في أسباب السياسات ، وذلك عن تمامية له تازم لانها لحاجة منه الى شيء به يتم بعد نيله الكيال ، وارتقائه الى درجة الناطقية ، وأذا كان موجودا ذلك فقول صاحب النصرة على الاطلاق أن الحركة المحاجة ليس بستقمى ، ذلك فقول صاحب النصرة على الاطلاق أن الحركة للحاجة ليس بستقمى ، وأنا يصح حكه في بعض الأشياء الطبيعية على كونه غير منفك كاذكرناه .

# الفصل السابع من الباب الثاني

#### وقول صاحب النصرة :

لم يفض جميع ما عنده على النفس الا البعض . فراده بقوله ذلك ان الاول اختص من درجة السبق وعلو المرتبة بما لم يختص به مسا درنه الذي سماه نفسا ، وهو احسن ما نسب معنى قوله البه تأويد ؟ والا فلو كان الامر على ما ذكره وكان كل حد من الحدود يمك عن افاضته بعض ما عنده على غيره لكان مترهما في النبي صلى الله عليه وآله ان البركات الواصلة اليه من عالم القدس فيضا لم يبينها بكالهل للوصي وتابعيه ، ولم يعلمها لاحد ، وبطلت ببطلان الانتفاع بها ، فيصير الوصي عليه السلام مشكوكا في كاله واستحقاقه ، والقيام مقام النبي صلى

الله عليه وآله ، وطاعته الهفروضة مشكوكة في وجوبها ، مظنونة ، وذلك غير جائز اعتقاده لا في الناطق ولا في الوصي ، وعلى الجلة ولا في الحدود .

بل نقول:

ان البركات مفاضة مبذولة من جهة الحدود كلبا والعلة في لا وحود تلك البركات التي بها ينال الكهال في كل الموجودات ؛ ولا لامساك الحدود عن افاضتها ، بل لعجز القوابل عن قبولها ، فيحسب قوة القابل ينال البركات ، فإن منها ما بقبل تاماً ، ومنها ما نقبل ذلك ، وموجود ذلك للطمعمات ، وفي المعامين المشفقين ، والمتعامين الراغبين ، ولا يجوز لحمد من الحدود ان يسك عنه افادة مستفيده ، ما دام قابلًا قامًا بحقه عندما شاه ، خشية ارتقاءه الى درجة ، فان ذلك قبل التولد الروحاني ، وقــد على الناطق صلى الله عليه وآله عنه عن الله تعالى فقال: ( ولا تقتلوا اولادكم خشية املاق ومن فعل ذلك فقسد أثم وتعدى طوره واسقط نفسه (١١) عن مرتبة الفاضلين ) . وكيف يجوز حبس الاموال الروحانية التي هي العلوم والبركات النورانية عن اصحابها ، مع قيام البرهان على استحقاقهم اياها ، وقد امر النبي عَلِيْتُهُ بدفعها اليهم حيث يقول : جــل من قائل: (فان أنستم منهم رشداً فادفعوا اليهم اموالهم ولا تأكلوها اسرافاً وبداراً ) كلا ان البركات ما أفضت الا لابلاغها الى مستحقبها وتقريرها في مقرها على ما شرحناه في رسائلنـــــا التأويلية ، ومجالسنا البصرية البغدادية ، جعلنا الله وجماعة من اخواننا قائمين باداء الامانة الى اربابها و والموفين شرائطها ، ولعل صاحب النصرة من طريق القيـــاس اورد ما اورده.

<sup>(</sup>١) مقطت بنسخة (١) .

قال صاحب النصرة :

وأيضاً فان الممل جوهر الاحاطة ، وبه يحاط بالاشياء ، وليس هذا المتحرك ، اذ المتحرك لا يحاط بالاشياء ، وانا يحتاج الى فيء (١١) ساكن في غاية السكون ، فيحيط من سكونه بالاشيساء ، فلو كان المقبل متحركا ما أحاط بشيء ما ، ولا أحاطت النفس بالاستفادة منه بشيء ، فلما وجدناه محيطاً بجميع الاشياء ، ولم يغرب فيء وأصاط من أحاط با ينال ، ويكتسب من انواره وفضائل ، علمنا حينئذ ان المقل في غاية السكون ، ولا يتوم فيه حركة ، والنفس فانها انما يتحرك لتبلغ الى لباب المقل ، ثم لتسكن حينئذ ، ولا تتحرك لتحيط بالاستفادة منه على ما تريد الاحاطة به ، وما دامت النفس في الحركة منه ، ثم حينئذ تحيط ، ولا تنال الفضائل والانوار الى ان تسكن بالاستفادة من هو ساكن ، هذا قوله .

#### ونقول :

قد تقدم الكلام على ان العقال ليس بتحرك عما يغني عن التطويل وليس ان العقل اذا لم يكن متحرك ، يازم أن يكون ساكنا على ما توجد عليه حال الأجسام (التي لا تخاو (١١)) ان تكون اما ساكنة او متحركة ، فان وجوده لا كوجود الاجسام التي لا تخاو ، وقع سبق من الكلام كفاية ، ودلالة على ان الحركة والسكون لا يلقان به ، والذي اوجب بقوله ان النفس ما دامت في الحركة فاتها

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (١) .

<sup>(</sup>٢) سقطت لي نسخة (ب) .

لا تحيط بشيء ولا تنال الفضائل ، فلا يصح ممناه ، لا فسيا كان مفارقاً من الثاني على ما ذكرنا ، ولا فيا كان غير مفارق ، فان الأنفس التي في دار الطبيعة لا اكتسابها الا بكونها متحركة يجسمها ، باستمال الحواس ، والاستنباط ، والاستفادة ، ويعني وجود الأمر على ذلك عند اقامة دليل عليه ، وهو كافر في النص على استمرار الخطأ فيه .

# الغصل التاسع من الباب الثاني

ثم قوله

ان النفس متحركة ، حركة بقاء تسكن بالاستفادة بمن هو ساكن ، فهو صادق اذ جعل معنى له ، وكاذب اذا حمل على ظاهر قوله ، فالذي يصير به صادق هو ان يجمل من النفس الانفس الطبيعية ، فيقال عن قوله ان النفس متحركة ، لأن الأنفس الطبيعية القائمة بالقوة ، متحركة بقاء ، لأن اكتسابها يسوقها الى البقساء ، وعن قوله تسكن بالاستفادة ، لأنها تخرج من القوة الى الفعل بالاكتساب والستفادة واصطياد الممارف ، والفضائل على وحملا ، وعن قوله بمن هو ساكن ، بمن هو قائم بالفعل ، والذي يصير به كاذبا ، هو ان يحمل قوله على ظاهره فليس الثاني بمتحرك ، ولا المقل بساكن ، بكونها لا مصروفة الى معرفة مراتب الحدود للسكون ، والعناية ، يجب ان تكون مصروفة الى معرفة مراتب الحدود للسكون ، والعناية ، يجب ان تكون مصروفة الى معرفة مراتب الحدود للسكلا يختسل امر تصور الاشياء بمقائقها ، فتؤدي الى فساد جوهر النفوس ، وتر الله عقولنا باتباع اصفياء اطوار العام الالهية ، وخزائن الاتوار القدسية ، صادات الله عليهم .

# الباب الثالث من كتاب الرياض

## في الحكم بين الصادين فيا تكلم عليه من النفس والهيول وهل هما يشبهان الأول أم لا ?

#### الغصل الأول

قال صاحب الاصلاح:

على ما أثبته صاحب النصرة ، ولا نقول ان الطبيعة والهيولى الظلمانية متولدة من الثاني ، كتولد الثاني من الاول ، لأن ذلك العالم عالم الشرف والفضية ، وهذا العالم عالم الظلمة (١) والكدورة ، والثاني وان كان متولداً من الاول فانه شبيه به ، ولا يشبه حاله حال الهيولى .

قال صاحب النصرة:

<sup>(</sup>١) وردت في نسخة (٣) المظلمة . `

افقها ، وهو الذي فيه بعض الطلمة ، والكدورة ، لوقوع الطبيعة في افقه ، وكذلك نقول ان للطبيعة طرفين ، طرف منها نحو النفس الجزئية ، وهو الذي فيه بعض النور لوقوعـــه في افق النفس ، والطرف الآخر بإزاء المناصر ، وهو الطلماني الكدر الذي لا نور فيه ، فبهذه الاقسام نقول : في النفس والطبيعة ، وظلمتها ، ونورها ، ولا نقول : ان ذلك العالم كله ، عالم النور لا ظلمة فيه ، وهذا العالم كله عالم ظلمة لا نور فيــه ، لأنه لو كان ذلك كا وصفه ، ما كانت بينها بجاورة ، ولا مزاوجة .

قال :

فقد صح القول ان الهميولى الطلمانية متولدة من النفس ، وان كانت لا تشبهها ، كان النفس متولدة من الاول ، وان كانت لا تشبهه واتما وقعت الهميولى ظلمانية لبعدها من العلة الاولى ، من اجل تولدها من النفس ، كذلك اتما وقع النقصان في النفس من اجل انها ابعد من العلة الاولى اعني السابق هذا قوله .

ونقول :

ان صيغة ما قاله صاحب الاصلاح في كتابه ، غير ما اثبته صاحب الحصول ان النصرة ، فان فص قوله الذي هو جواب عن قول صاحب المحصول ان الثاني متولد من الاول ، وهو لا يشبهه هو انه قال : انا لا نقول هكذا ، ولكنتا نقول ان الثاني متولد من الاول ، وهو لا يشبهه ، ونظير له ، والرئ الاول اعلى مرتبة ، واشرف منزلة ، مثل الذكر والانثى في جميع الاجناس والجواهر ، فان الذكر وان كان اعلى واشرف من الانثى فكل واحد منها نظير لصاحبه وشبهه .

ثم نقول :

ان التالي اشرف وأرفع من ان يكون سبيل معه كسبيله مع الأول ، لأن الأول والثاني نظيران ، وهما ممدن الشرف ، والتام(١١) ، والرفمـة ، ولا شرف فوقها ، والله جعلها معـــدن الشرف التام ، والنور التام ، والرفعة التامة ، والم التام ، ولا جهل هناك ، ولا كدورة ، ولا ظلمة البتة ، وهما اسسا العالم الأعلى ، الذي هو معدن الطهارة ، والقدس ، والحياة ، وأن الهيولى هي أثر من الثاني ، الذي هو جوهر هذا العالم ، وهو جوهر كدر ظلماني لا يوصف برحمة ، ولا قدرة ، واتما أظهرها بالفعل عنه ، وبالقوة المستفادة من الأول ، ثم أظهر منها الصورة وهي الطبيعة بالفعل .

ثم قال صاحب الاصلاح (١):

ولا يجوز أن يقال أن الهيولى متولدة منه ، بل نقول انها الر منه ، فلذلك لا تشبه ، وأن الثاني متولد من الأول ، وهو شبهه وان كان الأول اعلى مرتبة . هذا قوله ، وبحصوله ان الثاني منبعث من الأول وهو مثله ، وان كان الاول اعلى مرتبة منه وان الهيــولى الر من الشاني ، وجوهره جوهر ظلماني كدر ، لأن سبيل الهيولى مع الثاني ، لا كبيل الثاني مع الأول ، فان الأول والثاني نظيران ، والهيولى لا يسبه الثاني ، لكونها الرأ منه ، واذا كان محصول قوله ذلك ، كان ما أجاب به صاحب النصرة ليس بجواب ، وصاحب الاصلاح لم يوجب في قوله ان ذلك العالم كله نور وضياء بل قال واصفا حال الأولى ، والثاني ، ان الله تعالى جعلها معدن الشرف والرفعة وليس قوله ذلك بدليل على ان لا وجود لما لا يكون في مثل حالها ، وفيا تقدم من الدلالة على ان لا وجود لما لا يكون في مثل حالها ، وفيا تقدم من الدلالة على ان الهيولى ليست بمتولدة من الثاني كفاية ، وغي عن تعريض الكلام وتطويله بما عساه يوجه الطنون الينا بمسا ليس من قصدنا وفي

نقول :

ان الهيولى لاتشبه الثاني ، ولا الأول ، لكون وجودها في انبعاثها من

<sup>(</sup>١) سقطت بلسخة (١) .

<sup>(</sup>٢) في نسخة (ب) جاءت الجهة .

الأول عن النسبة الأدون التي بيناها في سابق كلامنا وفي كتابنا المعروف براحة العقل ، كفاية .

## الفصل الثاني من الباب الثالث

قال صاحب النصرة:

ان هذا القول غلط لأنه لو كان ذلك العالم لورانياً لا ظلمة فيسه ، وهذا العالم ظلمانياً لا لور فيه لم يقع بين هذا العالم وذلك العالم وصلة . ونقول :

ان هذا القول من حيث انه ثبت عن صاحب الاصلاح ما لم يذكر خطأ ، ومن حيث كلامه فهو صحيح ، فان من عالم الابداع والانبماث. ما هو مشترك يناسب ما فوقه بكونه منبعثاً ، ويناسب ما دونب بكونه جسا ، وهو ذو امرين لا يشبهه الأول الذي وجوده منه ، ويشبه الثاني من جهة ولا يشبهه من جهة اخرى ، فالجهة التي منها يشبهه هي كونه منبعثاً منه ، والجهة التي منها يشبهه هي كونه جسما طبيعياً وذلك هي الطبيعة التي اضيفت الى عالم الابداع ، والانبعاث ، كانت حياة سارية من ذلك إليالم فيا دونه ، وتعطيه ما له ان يقبله مسن التخلف ، والتصور ، وإذا اضيفت الى هذا العالم كانت مبدأ حركة وسكون في الشيء الذي هو فيه بالذات ، لا بطريق المرض فصارت الطبيعة ، وان كانت في وجودها منبعثة ، أو واسطة بين الانبعائين الأرل والثاني .

#### الفصل الثالث من الباب الثالث

قال صاحب النصرة :

ان النفس يعني الثاني طرفين ، طرف منها نحو العقل ، وفي افق. ،

وهو الطرف النوراني الشريف؛ وطرف منهــــا نحو الطبيعة؛ وهي في افقها؛ وهو الذي فيه بعض الظلة .

ونقول :

ان ذلك ليس بصحيح ، بدليل ان الذي يكون له اطراف ، هو ذو اقطار تقدرها المساحة ، والثاني الذي سماه نفساً بما بيناه فيما تقـــدم ، فليس مجسم ، واذا لم يكن جسماً بطل ان يكون له طرفان ، ثم انه قد ارجب بقوله أن له طرفا نورانيا وهو في أفق العقيل ، وأن له طرفا فيه بعض الظلمة وهو في افق الطبيعة مبائن للعقل ، والاول بما ذكر انه في افق الطبيعة ، ومحال ان يكون في الثاني ما يبائن به الاول ، لكون وجوده في انبعاثه عن النسبة الاشرف التي في الاول؛ وهي كونه علة ، وذلك أنا قد قلنا أن الاول بكونه موجوداً ولا هو في ذاته عــلة ومعاول ؛ علة بالاضافة الى ما دونه وهي النسبة الاشر ؛ التي في الاول ؛ ومعلول باضافته الى ذاته ، وهي النسبة الادون التي في الاول ، فعن عقله ذاته بانها علة ينبعث عنه مثله ، اذ من شأن العلة أن يوجد عنها معادلها ، وعن عقله ذاته بانها معاولة يلبعث عنه ما ليس هو مثله بكون انبعاثه عن النسبة الأدون التي هي في الاول ، وهي كونه معاولًا لأن شرف نسبة المعاول اكثر من نسبة العاة ، فان العاة يحصل عنها العاو ، ولا يحصل عن المعاول الا ما هو دون المعاول الموجود عن العلة ، يشهد بما ذكرناه الموجود عليه حال الاساس الذي هو المثل القــاثم للثاني في علم الجسم ، وكونه غير مبائن للناطق ، فان جميع ما كان في الأساس موجوداً ، هو موجود في الناطق الذي عنه كان وجود الاساس؛ وكذلك هو غير مبائن له ، وليس كل ما كان للناطق فهو موجود للأساس ، لان للناطق ما يبائن به الاساس؛ وهي المرتبة التي لا يشارك الاساس فيها، فقسم بان بكون الاساس بالموجود فيه مشاركاً للناطق ، وبانه لا يوجد فيه ما لا يوجد في الناطق انه غير مبائن له ، واذا كان غير مباثن له ، وكان هو المثل الذي به وبمرتبته يستدل على وجود الثاني ، ومرتبته كان الثاني غير مبائن كان وجوده ما ذكر انه في افق الطبيعة محالاً.

# النصل الرابع من الباب الثالث

قال صاحب النصرة :

واتما وقعت الهيولى ظلمانية لبعدها عن العلة الاولى ، من اجل تولدها من النفس .

ونقول :

كون الهيولى لا كالأول ، والثاني ليس لبعدها من الاول عن اللسبة التي عليها حال الاول من كونه معلولاً أذ هو مجمع نسبتين نسبة بكونه علا ، ونسبة بكونه معلولاً ووجود ما يرجد عن اللسبة التي تكون علا ، أذ الملة (١١) أشرف معلولة لا كوجود ما يرجد عن اللسبة التي تكون علا ، أذ الملة (١١) أشرف من المعلول أبداً ، وسابقة عليه في المرتبة والطبع ، لان من الاول ما يقال أنه علا ، وما يقال أنه معلول ، بل هو ذات واحدة ، وهي تكتسب هذه النسبة بالإضافات .

## النصل الخامس من الباب الثالث

قال صاحب النصرة :

ونقول :

ليس في الثاني الذي سماه نفساً نقصان كما قدمنا ذكره ، ولا هو (١) سعط في سخة (١).

بعيد من الاول ، بل هو مثله ، والنقصان لازم ، لا نفس الطبيعة ، وانحا صارت ناقصة لا من جهة ذواتها التي هي الكمال ، بل صارت ناقصة من جهة كالها الثانى تكتسبه بالاستفادة .

## الفصل السادس من الباب الثالث

قال صاحب النصرة:

وليست نسبة تولد الطبيعة من النفس ، بأكثر من تولد النفس من العقل ، . أذ النفس مجيث العقل؛ أقل من الطبيعة ربحيث النفس؛ وأن جاز أن تتولد من العقل مع كاله وشرفه ، وقربه من العلم الاولى من النفس ، جاز ان يتولد من النفس مثل (١) الطبيعة اذ ان الطبيعة اكثر تشامها بالنفس في جميع احوالها من افعالها ، وقواها ، من تشابه النفس بالعقل في افعاله وقواه ، وذلك ان الطبيعة عند الأوائل موسومة بانها مبدأ الحركة، ومنهم من قال انها هي القوة الفاعلة ، واذا نظرت في الطبيعة من هذين الحدين الحظ الأوفر ، والقسط الأجزل ، وذلك ان النفس عند الأوائل هي الجوهر المتحرك الباقي، وهي مع ذلك موسومة بالعقـل، وليس في المقل من سمة حد النفس شيء ، ولا النفس ايضاً تحد بجد العقل ، فان حد العقل أنه اول الأشياء ، وانه المبدع ، وانه المعلول الاول ، والمتوسط الاول؛ ولا يجوز أن يقال أن النفس هي أول الاشياء؛ ولا هي مبدع؛ ولا انها المعلول الاول ؛ فان جاز ان يتولد من العقل مع كاله ، وشرفه ، وقربه من الكلمة ، مثل النفس التي لا تحد بجد المقل ، ولا يكون ذلك منكراً جاز ان يتولد من النفس مثل الطبيعة التي تشابهت في حدودها حدود النفس ولا يكون ذلك منكراً ، ولو انه نظر في الشيء من وجه النظر لم يخف هذا المقدار من العلم ، ولو أن صاحب الاصلاح وقف على

١ \_ سقطت في نسخة ( أ ) .

ما في الطبيعة من المجانب والحكة ، وما في افعالها من البهاء ، والشرف، والحسن ، والجال التي من جهتها ترغب النفس الجزئية في الميل البهستا ومتابعتها ، لمن لنفس وان كانت لا تشبهها ، لأن العلل ابداً تستحسن نظم معلولاتها ، فمن ذلك رغبت النفس الجزئية في متابعة الطبيعة ، وان كل حسن وبهاء وشرف وزينة فانها من العالم الأعلى الشريف ، فلو لم تكن الطبيعة متولدة من النفس ما كان لها ان تحكي عن حسن وجمال وزينة ابداً ، واكنها من اجل تولدها من النفس حكت ما رأت في عالم علنها من الجمال والشرف حكاية ناقصية ، دون حكاية النفس ، فاعرفه هذا قولد .

#### ونقول :

ان فيا تقدم من الكلام على المقل والنفس والطبيعة ووجود ما تقدم وجوده على غيره، وغير ذلك ينطوي على البيان الصحيح فيا اورده ولا حاجة بنا الى التطويل باليقين على ما استمر من الخطأ في التصور وفيه كفاية .

# الباب الرابع من كتاب الرياض

في الحكم بين « الصادين ، فيما تكلم عليه من كون النفس اجزاء وآثاراً

# النصل الأول من الباب الرابـع

قال صاحب الاصلاح:

على ما أثبته صاحب النصرة ، وأما الأجزاء التي فينا ، فانها آثار من الجوهر الأول لا أجزاء منه ، فان اتحادنا هو بالآنسار التي من الجوهر الأول لا باجزائه ، وأن اتحاد الأول لا باجزائه ، لأن اتحاد الأول بمنات الكلمة ، والاجزاء التي هي فينا ، وان كانت آثاراً من الأول فليست باجزاء منه ، ولا هي متحدة به ، بمل هي متحدة بآثاره ، كما بينا من اتحاد مصنوعاتها بآثارنا فيها و وليس اتحاد الجوهر الأول بالكلمة كذلك ، لأن الجوهر الأول اتحد بذات الكلمة حتى صار هو والكلمة شيئاً واحداً هذا قوله .

قال صاحب النصرة:

ان هذا القول فيه تخليط ، ومناقضات ظاهرة ، وذلك انه قسال

أن الأجزاء الستي فينا هي آثار مسن الجوهر الأول ، فكيف تكون الأجزاء آثاراً واتحا هي جواهر قائمة بذواتها ? ( والآثار فليس (١٠ لها قوام بذواتها )، واذا قال ان الاجزاء التي فينا آثار من الجوهر الأول وجب عليه بعد ان وقع امم الاجزاء عليها ان يبين انها اجزاء مسن جوهر ما، ولو لم تكن اجزاء من الجوهر الأول ، لما قال فيها انها أجزاء من جوهر ما ، ولما ثبت انها اجزاء من جوهر ما ، ولما ثبت انها اجزاء من جوهر ما ، بطل أن تكون آثاراً من غيره هذا قوله .

#### ونقول :

ان قول صاحب النصرة في ما قاله ان الأنفس (٢) جواهر قائمة بنواتها بعد الاكتساب ، وأن الآثار مستحيل أن تكون قائمة بنواتها بنواتها بعد الاكتساب ، وأن الآثار مستحيل أن تكون قائمة بنواتها الأنفس امم الجزئية لشيء وذلك انه رأى أن الأشياء السي تشجزاً هي الأبسام التي لا تنفك عن الأعراض التسعة ، وتدرك بالمشاعر الحسة ، فأن النفس ليست لجم ، ولا الذي يفيض عليها يجسم ، فلم ير أن يعطيه اسم الجزئية فيكون قد اجراه مجرى الأجسام ، فلا يطابق ما عليه ذاتها ، وما اخبرته عنها ، ولما لم يرد ذلك قال آثار وسماها بما تتجوهر وتبقى ، ومراده بذلك ان هذه الآنفس تجوهرها وبقائها بآثار تلك الجواهر المفارقة الواصلة اليها من جهة الحدود الذين هم الوسائط عليهم السلام ، واذا كان كذلك فقد ظهر أن مراد صاحب الاصلاح في عليهم السلام ، وإذا كان كذلك فقد ظهر أن مراد صاحب الاصلاح في المؤلف ، وإنما قلنا م وبه تبقى اذا قبلته وهو ما أوجبه حيث يقول ، وإنما قلنا

<sup>(</sup>١) سقطت الجلة بتامها بنسخة (١) .

<sup>(</sup>٢) في نسخة (١) وردت النفس .

<sup>(</sup>٣) سقطت في نسخة ( أ ) .

الثرف والفضل على هذه العوالم لأنا قبلنا ١٠١ الأثر من ذلـــك الجوهر الشريف تامــــا ، وكنا متهيئين لقبوله ، فقد صح أن الآثر يريد به ما يقبل ، وأن مراد صاحب النصرة في قوله جزء مــا يجري من النفس مجرى الهيولى ، وهو ما يقبل ، وذلك تشبيه وتقريب الي الأفهام .

# النصل الثاني من الباب الرابع

وقول صاحب النصرة :

ان الانفس اجزاء من النفس الكلية ، مما لا يقوم عليه دليل ، فسان الذي قد تجزأ فكله كل تلك الأجزاء ، ( واذا كان ٢٠ كل كل تلك الأجزاء ، ( واذا كان ٢٠ كل كل تلك الأجزاء من النفس الكلية ، والآنفس في دار اللنيا يطيل با قام من الدليل فيا تقدم وتأخر ، أن الثاني الذي ساه النفس وجوده لا في دار الجسم التي هي دار اللنيا ، واذا لم تكن في هذا العالم بطل أن يكون الثاني ، كلا لهذه الأنفس ، واذا بطل ان يكون كلا لهذه الأنفس فهذه ليست اجزاء منها .

# النصل الثالث من الباب الرابع

ثم ايجابه أنها أجزاء مسن النفس الكلية لا يصح مع مراده أن النفس الكلية هي الثاني ، فلا يخلو لأمر في النفس اذا كانت أجسزاء للثاني أن تكون أما كلها الذي هو الثاني في دار الدنيا أو بعضها فيها وبعضها في العالم الأعلى ، أو ليس من الثاني بعنى الجزئية في الدنيا ، وبطل أن يكون كلها الذي هو الثاني في دار الدنيا كلها ، لكون ما في الدنيا قائمًا بالقوة ، ولا خروج له الى الفعل الا" بما كان قائمًا بالفعل ،

٠ (١) أن لسخة (أ) وردت قلنا .

<sup>(</sup>٧) سقطت الجملة بتامها في نسخة (ب) .

وامتناع المقل الأول ان يكون هو الذي به تخرج الأنفس القائمة بالقوة الى الفسل ، لما يجب به من تقدم ما وجوده عال على الله سبحانه ، وعليه ما تقدم به الكلام في غير هذا الكتاب، وبطل ايضاً ان يكون بمضها في الدنيا ، بكون البمض الذي في العالم الأعلى اذا كان مثل هذا الذي في الدنيا قائماً بالقوة على ما هو عليه حال هذا ، وبطلان ذلك بما قام من الدليل على ان وجود الثاني وجود قائم بالفمل ، لا كوجرودات دار الدنيا التي هي قائمة بالقوة ، فتبت بعد بطلان القسمين ان الثاني ليس شيء من الجزئية في الدنيا بطل ان تكون الأنفس اجزءا له .

# الفصل الزابع من الباب الرابع

وبعد الاجزاء يعطي ما يعطي كلها في جميع احولها بحسبها ، فان كانت هذه الانفس اجزاء الثاني ، وقد وجدناها غير عالمة ولا حكيمة ، فكلها التي هي اجزاء لهذه الثابة ، واعتقاد مثل ذلك في ذلك الحسد العظيم كفر ، نعوذ بأله اذا كان معاوماً ان مواد الرسل صاوات الله عليهم منه ، وهو السبب القريب في الفيض على العالم الداني ، فالانفس ابضاً (١٠) اذا ليست اجزاء للتالي ، فلما بطل ان تكون هذه الانفس اجزاء قلنا ان الانفس من طبيعة تلك الاشياء المفارقة التي وجودها وجوداً ابداعيا ، وليس ظهورها ، ولا وجودها إلا من بين العالمين الطبيعي والانبعائي ، وليس ظهورها ، ولا وجودها إلا من بين العالمين الطبيعي والانبعائي ، وهي قوة طبيعية تالله بما تكسب من جهة الحدود بالطاعة ، والعبادتين (٢) فتنبعث من ذاتها صورة باقية بجردة هي تشاكل الاشياء المجردة في دار الآخرة من جهة ، وتخالفها من جهة .

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (ب) .

<sup>(</sup>٢) سقطت في نسخة دأي .

ولذلك نقول:

انها المنبعث الثاني، ورسائلنا في المعاد تتضمن باذن الله ذكر ذلك .

# الفصل اغامس من الباب الرابع

قال صاحب النصرة:

وايضاً فان آثارنا المتحدة بمصنوعاتنا لا تقبل آثارنا بعد فراغنــا من العمل ، وقبول المصنوعات المتهنأة لقبولها منا إلا بادخال الفساد عليها ، وتغيرها عن حالاتها ، (١) لانها ليست باجزاء منا ، ولا هي جواهر قائمة بذواتها ، (٢) بل هي اعراض زائلة ، هذا قوله .

ونقول : ا

ان المراد بقوله ذلك ان الاجسام تتناهى في قبول ما لها ان تقسل الى حد لا تقبل معه شيئاً آخراً مثل الحديد المحمي في النار اذا احر فهو نهايته ، فلا يزداد حرارة ، ومثل الجسم الاسود لا يزداد سواداً فانه قد يتناهى في السواد الى حد لا يزداد معه سواداً ، وذلك من المعنى اولى باعتقاده بما توجبه عبارته ، وليست ألاثار هي القابلة بل القسابل غيرها ، الذي دو الجسم المرضوع لتعاقب الاعراض عليه ، والاثار.

#### الغصل السادس من الباب الرابع

قال صاحب النصرة: ·

واما الانفس الناطقة التي فينا فانها لا تزال تكتسب من نور العسام الأعلى الشريف ، وتزداد به شرفاً في ذاتها من غير تغيير يقع في ذاتها ، او بادخال فساد عليها من النفس اذا ارادت افادتها ، فقد صح انهــــا

<sup>(</sup>١) في نسخة (ب) وردت حالها .

<sup>(</sup>٣) في لسخة (ب) وردت بذاتها . `

اجزاء وجواهر من النفس، لا اثار منها .

ونقول :

ان الامر في كون النفس غير متناهية في القبول على ما قاله ، وهو احد الدلائل على ان النفس ليست بجسم ، وان الامر في كون النفس اجزاء الثاني لا على ما ذهب اليه وأورده بما يقتضيه وينطوي فيه ، مما تقدم الكلام عليه ، واحسن ما يمكن النسب الامر اليه في قوله ذلك لى اراد بقوله اجزاء ، ان هذه الانفس التي هي القابلة اذا عقلت ذراتها بم وكذلك ، فهي وما عقلته شيء واحد ، وهي هو ، وهو هي ، ولا يتما الرتبة ، فتكون كالجزء من الشيء الذي يوجد فيه ما يوجد في جميه ، وسبلها في ذاتها سبيل واحد من هذه الجهة .

# <sup>ال</sup>مُصل السابع من الباب الوابع

قال صاحب النصرة :

وايضاً فان القول بان الانفس الناطقة الموجودة في هذا العالم ليست باجزاء من النفس الكلية تبطل النبوة والامامة والوصاية والتنزيل والشرائع، والدلا يجوز النفس ان تدرك المؤثر، او تحيط به، او تستفيد منه ، وقد ادعى الانبياء عليهم السلام انهم رأوا العالم المسلوي الشريف، ووقفوا على الحدود الروحانية ، واستفادوا ما أدوه الى الخلف من النور والبيان، من فوقهم من الاصلين ، والفروع الثلاثة ، وانهم قسد عاينوا الملائكة ، فلم ما فلو كانت انفسهم الزكية الماراً من النفس الكلية ما قدروا على فهم ما أرحى اليهم ، ولا وقفوا على الاعيسان الروحانية التي هي اجزاء من النفس الكلية .

ونقول :

ان الكلام قد تقدم بان الانفس ليست باجزاء ، ولا آثار ، وأنها

انبعاث ثان ، وأن المراد في قول من قال انها آثار ما يتم به جوهرية الأنفس ويحسبها البقاء ، وفي قول من قال انها اجزاء انها بعقلها ذاتها عمو كذلك كتاك الأشياء التي علنها ، ولا يلزم أن تبطل النسوة والإمامة ولا غيرهما بذلك ، فلقد ثبت ان هذه المراتب لا من هذه المهمة وانما قدر الأنبياء عليهم السلام على ادراك تلك الامور الفائبة "اغيم من العالم العلوي ، بعد بلاغهم رتبة الكال فأصبحوا بها في السامية على نهايته اذا رجعوا الى ذواتهم ، فكأنهم قد ادركوا تلك النوات المتعالية بكونها ، وهم من جهة النامية شيئًا واحداً لا فرق الا المروف براحة العقل من ذلك ما يكفي ويشفي فليهم ذلك .

## الفصل الثامن من الباب الرابع

## قال صاحب النصرة :

بل الواجب ان نقول ، أن العقل مبدع بالكلمة ، والنفس صورة العقل ، والأنفس الناطقة أجزاء مسن التفس ، والأنفس الناطقة أجزاء مسن التفس الكلية ، ليصبح بهذا الترتيب التوحيد ، والثواب ، والعقاب ، والامامة ، والشرائم ، والتنزيل .

#### ونقول :

<sup>(</sup>١) في نسخة (ب) جاءت النائبة ،

التوحيد ، على ما بسطنا عليه من الكلام . ثم نقول :

ان العقيل لبس (١) الا" ذات الكلمة ، والكلمة ليست الا" ذات العقل ، يصح ذلك قول مولانا الامام المهز لدبن الله صاوات الله عليه في كتاب ( تأويل الشريعة ) حيث يتكلم عن العقليات ؛ أن الكاسة عبارة عن العقل ؛ وإن هذه الاسماء يستحقها بالاضافة ؛ وسنق مين شرحنا وكلامنا على المبدع ، والعقل ، والكلمة ، وما يقال عــلى عالم الابداع ، والانبعاث الأول في الرسالة ( المضيئة ) ، وغيرها من الرسائل ما يكفى الباحث ، وأما النفس والطبيعة فهما منبعثـــان من العقل الأول ، كل منهما عن نسبته ، فلذلك صار أحدهما أفضل من الآخر ، وهو الانبعاث الأول ، والأنفس الناطقة هي الانبعات الثاني ، فما جرى في أولهم ، انبعث في آخرهم ، ورسائلنا الوحيدة في المساد تتضمن من ذكر ذلك ما يغنى عنه التطويل ، اذ الانبساط في الكلام على مثل ذلك في كل موضع محظور ، والايماء يكفى الطالب الباحث ، وغيره يلغب لصعوبة متناوله ، وتعسر معرفته ، والله يوفق المؤمن اذا أخلص لوجهه تمالى ، وأدان له ولأولمائه ، جعلنا الله ممن التابمين القابلين الموفين بعهده ، ووققنا لحده بمنه وبجده .

<sup>(</sup>١) في نسخة (ب) وردت ليست .

# الباب الخامس من كتــاب الرياض

في الحكم بين الصادين فيا تكلم عليه من كون البشر ثمرة العالم الجسماني

# الفصل الأول من الباب الخامس

قال صاحب الاصلاح :

ان البشر هو ثمرة هذا العالم بأسره ، ومن أجله كون هذا العالم كله من أصوله ، وأسسه السيّ أولها الهيولى وهي اس ألافراد المتولدة منها بالحركة والسكون ، ثم الافراد السيّ هي اس المركبات ، ثم المركبات التي منها تركبت صورة البشر المتهماة لقبول الأنفس الشملات وهي : النامية والناطقة .

قال صاحب النصرة :

ان القول بان البشر هو ثمرة هذا العالم ايضاً هو قول الدهرية الذين لم يقررا للنفس بقاء بعد مفارقة الاجسام ؛ لأنه (١١ لو كان البشر ثمرة هذا العالم ؛ لكان هذا العالم يسكه ؛ ولا يدعه بان ينتقل الى عالم آخر .

لكنا نقول :

<sup>(</sup>١) بقطت في المحة (ب).

ان البشر ثمرة العالم الاعلى الشريف النوراني ، لهن اجل ذلك جاء الانبياء عليهم السلام بانذارهم ليتزودوا من دار الفناء الى دار البقاء ، ومن الدنيا الى دار المعاد ، لأنهم علموا ان الدنيا ليست بدار ، ولا هم ايضاً ثمرة هذا العالم ، هذا قوله .

رنقول :

ان الصادان هما صادقان فما قال كل منها من جهة ، وغبر صادقين من جهة اخرى ، فالوجه الذي به ها صادقان ، ان كلا منهما قد قال في البشر ما هو له ، والوجه الذي به هما غير صادقين بنفيها له ما هو له أن كونه غرة العالمين جمعاً ، وذلك ان البشر منبعث من بين العالمين ؛ وله من هذا العالم الكمال الأول ، ومن ذلك العالم الكمال الثاني ، فنهاية العالم الطبيعي ان يعطى موجوداته الكيال الاول ، الذي هو اخراج الصورة الجسدانية بواسطة الأجساد الدائرة ، والكواكب النيرة ، والاسباب القريبة على الهيئة التي بها يقبل ما له ، وانى له أن يقبل وهو تمرته التي ليس وراءها شيء يكاد يكون ، ونهاية ذلك العالم ان يعطى ما قبل من موجودات عالم الطبيعة الكال الثاني، وهو الافاضية على الصورة (٢١ الروحانية التي هي الشيء المتهيء الطبيعي ، ما به تتجوهر ، وتبقى من معرفة توحيد الله تعـالى (٣) براسطة الحدود كلهم ، سلام الله عليهم ، وطاعتهم بالعبادتين علما وعملاً ، وهو تمرته ، يصحح ما قلناه في ذلك قول مولانا أمير المؤمنين المعز لدين الله معد بن اسماعيل صاوات الله عليه في كتاب ( تأيل الشريعة ) ان الانسان هو غرض الثاني ونهاية فعل الطبيعة .

## الفصل الثاني من الباب الخامس

وقول صاحب النصرة واحتجاجه بان البشر لو كان ثمرة هذا العالم،

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) سلطت في نسخة (١) .

لكان هذا العالم يسكه ولا يدعه ان ينتقل عنه الى عالم آخر ، فقــــد هدى خصمه الى عكس المسألة عليه .

فىقول :

ولر كان كا قلت ان البشر ثمرة العالم الاعلى ، لكان ذلك العالم يسكه ولا يتركه ان يرد هذه الاشخاص فينسى ، ويستحيل كا كتبت ، وأوجبت، وليس ذلك قول يدل على ما يروم اثباته بجرداً ، ولا ما أورده من بعث الانبياء أنهم على التزود دليلا على ان البشر ثمرة هذا العالم، قان البشر الذي هو بالحقيقة بشر كونه كذلك باجتاع فيض العالمين من عالم الطبيعة ، ما يجري بجرى الهيولى ، ومن عسالم العقل ما يجري بجرى الصورة ، وذلك بوسائط وهذا بوسائط .

#### الغصل الثالث من الباب الخامس

قال صاحب الاصلاح:

ان النفس منبعثة من العقل الاول تامة ، والهيولى منبعثة من النفس تامة ، والصورة انبعثت من الهيولى تامة ، فكانت كلها تامة .

قال صاحب النصرة :

اذا كان الأمر على ما ذكره من تمامية النفس مثل المقل فان القول فيا بسطه على الهيولى ، والصورة ، والمركبات باطـــل ، ومتناقص ، اذ لا يجوز توهم كون هذه المصنوعات إلا من زوج احدها كامل غني ، والآخر ناقص محتاج ، ليقوم بينها مزاوجة كا هو موجود في الشاهد، مثل الساء والارض فان الساء بمتزلة الذكر والكال ، والفنية في جميع حركاتها ، ودوائرها ظاهرة ، والارض ناقصة بمنزلة الأنثى ، والحاجة فيها ثابتة (٤) فمن اجل ذلك وقعت بينها مزاوجة ، وظهرت من بينها انواع المادن

١ – في لسخة (أ) جاءت الابت .

لا الختلفة صورها ، والنبات والحيوان التي ليست ولا واحدة منها ظاهرة بالفمل في السهاء والارض ، ولا في الامهات ، الا انها كانت بالقوة ، فلما تزاوجت ظهرت كلها بالفمل ولو لم يكن حالها على ما ذكرنا من نقصان احدهما ، وكال الآخر ، ما ظهر منهما . هذا قولهما :

ونقول :

أما قول صاحب الاصـــلاح ان النفس هي الثاني منبعثة من العقل الأول تامة فهو صحيح ؛ على ما تقدم عليه الكلام ، واما قوله ان الهيولى منبعثة من النفس فقد بيتنا فيا سبق ان وجودها لا من النفس التي هي الثاني بل من العقل الأول وجودها ، والثاني مما لا تقدم لاحداهما على الاخرى ، ولا وجود لأحدها مجردة عن الاخرى ، الا في النفس توهماً ، فأما خارج النفس فلا يوجدان الا معا ، واما قول صاحب النصرة انه لا يجوز توهم كون المصنوعات من زوج احسدهما كامل غني ، والآخر ناقص محتاج ؛ لتقوم بينها مزاوجة على ما بينه ؛ وشبهه بالساء والأرض فقد نقضه بقوله الذي يتاوه ، فظهرت من بينها أنواع المسادن الختلفة صورها ، والنبات ، والحيوان التي ليست ولا واحدة منها ظاهرة بالفعل في السياء والارض ولا في الامهات ، لأنها كانت في القوة ، وذلك ان شيئًا من هذه الاشياء اعني المتولدات اذا لم تكن ظاهرة بالفعل في السهاء والارض لكونها في القوة ، تساوت السموات والارض في باب كونها بالقوة ؛ فلم يظهر لأحدهما فضل على الاخرى ؛ ولس أن الموجودات أذا وجدت من بين شيئين يجب ان يكون احد الشيئين كاملاً ، والآخر ناقصاً ، فقد بينا ان النقصان انما يتبين في الأشياء ، لا في ذواتها ، بل في مراتبها اذا اضيف بعضها الى بعض ، وفي أفعالها اذا لم توجه إلا بغير يتم به وجودها ، وهي في ذواتها تامة ، اذ لو لم تكن ذواتها تامة في وجودها الذي يليق بها ، لم يصح منها فعل لا بذواتها ، ولا بغيرها ، والموجود علمه حال الموجودات شاهد بذلك ، فان السهاء الذي خصم بالكمال والغنية

ناقصة في فعله اذ لا يتم فعله ، إلا بالذي يدور عليه ، والارض خصها البائت بالله في المائة والارض خصها لا بالناف والحاجة فنقصانها ليس في ذاتها ، بل في فعلها ، وان فعلها لا يتم إلا بالذي يدور عليها ، وعلى ذلك حال الحيوان ، والمواليد ، وإذا كان ذلك كذلك ، فقول صاحب الاصلاح ، قول متناقض ، وقول متحامل .

# الفصل الوابع من الباب الخامس

قال صاحب النصرة:

ولم يجب ما ذكره في آخر هذا الفصل من وقوع اسم التاميــة على المبدع سبحانه ، من اجل وقوعها على الابداع التام .

ونقول :

ان صاحب الاصلاح لم يذكر شيئًا من ذلك ، وقوله الذي أورده عن الحكاء في كتاب الاصلاح بانهم قالوا ان المبدع التام ابداعه ثام ، فالمبدع الذي هو التام لم يكن الا تامًا ، قول لا يكون أصح منه ، فقد اوجب بقوله ذلك ان التام والتام هو المبدع والابداع لا المبدع سبحانه ، ولا يقع اسم التامية بما ذكره على المبدع سبحانه ، ولا ينطوي في كلامه على شيء من ذلك ، وقول صاحب النصرة في ذلك تحامل على صاحب الاصلاح.

# الفصل الخامس من الباب الخامس

قال صاحب النصرة:

كلنا يقول : أن الابداع هو علة المبدع ، وهو والمبدع من جهة المبدع شيء واحد ، وهو تام ، والمبدع بالابداع النام لا يكون الا تاماً ، ولا يلزمنا أن نقول أن المبدع سبحانه تام ، أو أنه علة ، أو أنه سبحانه ، والمبدع شيء واحد .

#### ونقول :

ان ذلك قول صحيح المعنى ، لكنا لا نقول ان المبدع بالابداع التام لا يكون الا تاما ، لأن الابداع هو التام ، بل نقول ان المبدع بالابداع الذي هو التام ، لا يكون الا تاماً ، وان المبدع هو الابداع ، وهو العلة ، وهو المعلول ، والتام ، والاسماء تترادف عليه بحسب الاضافات ، لأن هناك كثرة بالذوات ، فقع معاني هذه الاسماء عليها كلها ، كلا ان الشيء هناك واحد ، وفيا أوردناه على ذلك في هذا الكتاب ، وفي غيره كفاية عن التطويل .

## الفصل السادس من الباب الخامس

#### قال صاحب النصرة:

واذا ثبت أن هذا المالم فعل النفس ، وهو مع ذلك في غاية النظام والذرتيب ، والحركات الدائمة المستدرة ، علمنا وتيقنا في انها بفعلها طلبت بلوغ المرتبة المحظورة عليها قبل أن ابتدأت بالفعل ، فلما كان هذا هكذا ولم يكن في العالم أشرف من البشر ، ولا أهيأ لقبول آثار النفس منه ، ومجوع فوائدها فيه ، علمنا وتيقنا أن البشر ثمرة بلوغ النفس الى غايتها المقدرة لها من جهة علتها ، فافهم ذلك .

#### ونقول :

قد سبق من كلامنا في تمامية التالي ، الذي هو النفس الكلية عنده ، ما يدل على انها في فعلها لم تطلب بلوغ مرتبة لم تنلها ، والنفس الكلية التي هي الثاني انما تفيض على هذا العالم ، لا لأن تستجر اليها ، ما ليس لها ، فقد اغناها الله عند ايجاده اياها ، بالتمامية عن تطلب شيء لم تعط ، بل لاقامة الحكة في اخراج ما هو في القوة الى الفعل ، وان تجعل مسا هو خسيس فاضلاً ، وما تأخر وجوده بما سبق لاحقاً ، واذا تأمل كان النفع عائداً على ما يخرج الى الفعل ، وعلى من هو تحت التكليف للارتباض في الكمال ، (١) لا عليها الذي ليس بمكلف ، ولا محتاج ، واعتقاد ذلك في ذلك الحد العظيم خطأ وأثم ، واذا كان ذلك كذلك وكان البشر ذا طرفين ، طرف منه طبيعي ، وطرف منه إلهي فهو لا ثمرة هسدا العالم عضاً ، ولا ثمرة العالمين جمعاً ، وهو آخر في الأكوان ، متحد بالأزل ، بما اكتسب بالزمان ، ولذلك قبل ما جرى في الأكوان ، متحد بالأزل ، بما اكتسب بالزمان ، ولذلك قبل ما جرى في ولا يمرة ، ومن عرف منازل الأنبياء ، والأوصاء ، والاتجاه والأبرار ، صلوات الله عليهم من ذلك ، فهو منهي م للخلاص ، جمنا الله مع موالينا الطاهرين في دار القدس .

# الفصل السابع من الباب الخامس

وأما قول صاحب النصرة ، ان كل فاعل انما يكون فعله طلباً منه لل يريد بلوغه ، وخاصة اذا كان الفعل من الفاعل ، بحركة ، ونظم ، وترتيب ، وايجابه انه ليس يلزم ذلك في المبدع الأول ، والابسداع ، لأن الفعل هناك على الجماز ليس بحركة ، ولا نظم ، ولا ترتيب ، بل أوله آخره، وأله ووسطه غاية غايته ، وغايته وسطه ، يس فيه نظم ، ولا ترتيب فيه ، ولا بل النظم ، والاترتيب فيا يستفيد التالي ، من أنوار من لا ترتيب فيه ، ولا نظم ، وهو العقل الاول ، وقد تشبه النفس كثيراً بالعقل ، اذا نظرت فيه الله فتدرك قوى الأشياء الفير منظومة ، ولا مرتبة ، بل تدرك الاشياء الميولانية ، واناء يكون لها ذلك ، اذا اتحدت بالعقل ، ودفعت الاشياء الهيولانية ، الطيمة الطلمانية .

١ – في نحة (ب) جاءت في نيل الكمال .

٧ -- سقطت في لمخة ( أ ) .

#### و نقول :

كيف يصح ما ذكره والنظم والترتيب لا يوجد الا من المقال ، أم كيف يصح ، والاشياء الجملة لا يفضلها الا المقل ، والنفس ما لا يتأثر فيها اثار المقل ، والنهائم سواء ، ولذلك رفع الله عن النفس العلم ، الى حين يتأثر فيها اثار المقل ، وقد قلنا فيا تقدم ان القضية في الفاعلين ليست بكلية ، فليس بكل فاعل يطلب بفعله بلوغ أرب ، او غرض ، والذي اقدره اراده بقوله ذلك ان المقل الاول ذاته ليست بمركبة ، فيكون ذا ترتيب ، ونظم ، فأما الادراك ، فالمقل الا يدرك إلا ادراكا حقيقيا :

# الباب السادس من كتاب الرياض

# فيا تكلم عليه من الحركة والسكون والهيولى والصورة

# الفصل الأول من الباب السادس

قال صاحب الإصلاح :

أما القول في الهيولى والصورة هما روح الحركة والسكون كالجسم لهما ، فان الهيولى الأولى هي الحركة الرهمية في المركبات ، وان الهيولى في الجلة ثلاث ، وما جرى من القول في ذلك فقد وقع في هذا الكتاب اختلاط كثير ، وأنا أقول في على الاختصار ، ان الحركة والسكون كالروح الهيولى والصورة ، كأن الهيولى والصورة كالجسم للحركة والسكون والروح الطف من الجسم ، والجسم اكثف من الروح ، وكذلك الحركة والسكون هما الطف من الحميول والصورة ، والهيولى والصورة اكثف من الحركة والسكون ، والآكثف بالجسم ، والجسم ، والألطف بالروح ، والآكثف بالجسم ، والألطف بالروح ، هذا واضح وهو أولى من ان تمثل الآكثف بالجسم ، والألطف بالروح ، هذا واضح وبرمانه معه .

قال صاحب النصرة :

ليس الأمر في حال الروح والجسم والقياس فيهما على الألطف والأكثف

فقط ، لأنه لو كان الأمر في ذلك على هذا الذي ذكره ، كان واجباً ان تكون الجواهر المحسوسة أجساماً للأعراض ، أذ هي اكثف مـــن الأعراض ، وان تكون الأعراض ارواحاً لها ، اذ هي الطف منها ، ولكن الواجب علينا ان ننظر في حد الجسم وحد الروح ، ثم نشبه ما يشبه حدّه حــد الروح بالروح ، وما يشبه حده (١) حد الجسم بالجسم ، فنقول انا وجدنا الجسم هو الذي قبل الأقدار الثلاثة التي هي الطولُ والعرض والعمق ، ووجدنا الروح ما يشب اجزاءه بعضهما بعضا على التقريب : وكذلك وجدنا الحركة قد انقسمت باقسام ثلاثـة ، كانقسام الجسم مثل الحركة من الوسط ، والحركة الى الوسط ، والحركة على الوسط ، فوجِب من اجل ذلك ان تكون الحركة تشبه الجسم ، اذا انقسمت ، كانقسام الجسم الى الطول ، والعرض ، والعمق ، وليس الهيولي كذلك ، اذ الهيولي تشبه اجزاءها بعضها ببعض ، ولأن تشب الحركة بالجسم، اذا تشابها في باب التقسيم، والهيولى بالروح اذا تشابهت الأجزاء ، أولى من ان تشبه الحركة بالروح ، واحدهما ، وهي الحركة المقسمة ، والآخر هو الجسم (٢) الغير منقسم ، وان تشبه الهيولى غير منقسمة ، والآخر هو الجسم منقسم ، هذا قولها .

ونقول .

ان الصادين قد أبعدا في هذا الفصل في التمثيل والتشبيه وبيناً كلاهما على أصل فاسد لا يقوم عليه الدليل ، ولا يكاد يصح لا المثل ولا المشل به ، فصاحب الإصلاح قد أوجب ان الحركة والسكون كالروح لهيولى والصورة ، وذلك محال فان الحركة فعل المحرك ، والمحرك هو الذي نسميه الروح ، والنفس ، وكذلك السكون هو ترك المحرك تحريك

١ \_ سلطت أن أسخة ( أ ) .

٢ – سقطت في نسخة (١) .

ما يحركه ، وإذا كان الحرك هو الروح فتمثيل الحركة التي هي فعله به تشيل عال ، وكذلك السكون ، وإذا كان الأمر في الحركة والسكون على ذلك فيبطلان الأمر فيه بطل ان تكون الحركة والسكون ، وهما الهيولي والصورة ، ثم ان سبيل الهيولي والصورة لا كسبيل الحركة والسكون وان كانا فعلا ، كسبيل الحركة والسكون وان كانا فعلا ، فها ضيدان لا يجتمعان في على واحد ، (على حال واحد ) (وقت واحد ، والهيولي والصورة فوجودهما معا لا يفارق احده الآخر ، على ان احدهما فاعل ، وهي الصورة ، والأخرى مفعول بها وهي الهيولي ، وكتابنا المعروف براحة العقل يحمع شرح ذلك .

# الفصل الثاني من الباب السادس

ثم أوجب بقوله ان الروح الطف من الجسم لأن الروح جسم ، وذلك عسال ، فان الروح ليس بجسم فيلزمــه كثافة او لطافة اذا الكثافة واللطافة مختصان (۱۱ بما كان جسما ، كا اختص الهواء وهو جسم باللطافة وكما اختصت الأرض وهي جسم بالكثافة ، والروح هي النفس ، والأدلة قــد قامت على انها ليست يجسم ، واذا كانت النفس ليست بجسم فمن الحال ان يحتج بها بأنها الطف واكتف او يمثل بها .

## الغمل الثااث من الباب السادس

وصاحب النصرة جاء فوعد ان يحمد الجسم والروح ، فحمد الجسم يقبول الأقدار الثلاثة ، وحد الروح بتشابه الأجزاء وقد أجراها مجرى الماء والنار والهواء ، التي كل منها متشابه الأجزاء ، وذلك محال بما

١ – وردت في لسخة (أ) يخصبان .

تقدم من القول ان الروح ليس بجسم فيازمه ذلك ، والروح والنفس اسمان مترادفان على شيء واحد ، وذلك الشيء ليس بجسم ، فلو كان جسماً لكان يلزمه من الكفيات والأعراض التسعة ما يلزم الجسم ، ولكان يكن مثرهما فيه الأعراض التسعة ، ولا موجوداً فيه ذلك ، ولما كان غير موجود فيه الأعراض الجسانية بطل ان يكون جسماً ، وكتابنا المعروف فيه الأعراض الجسانية بطل ان يكون جسماً ، وكتابنا المعروف ( بالمصابيح ) يتضمن من ذلك ما يشفي . ،

# الفصل الرابع من الباب السادس

ثم جعل الحركة بانقسامها ثلاثة اقسام متشابهة للجسم بما ذكر أنه ينقسم اليه من الطول والعرض والعمق ، وذلك عال ، فان الأقسسام الثلاثة التي زعم أن الجسم ينقسم اليها ، وهي الأبعاد الثلاثة كل بعد من الابعاد الثلاثة ليس بجسم ، ولا يقال أنه جسم ، والحركة لحكل قسم من اقسامها حركة ، ويقال أنه حركة ، فكيف يشبه الجسم الذي ينقسم بصورة الى تسمة أقسام كا بيناها في كتابنا المعروف ( بمالم الدين بالحركة التي تنقسم الى ثلاثة أقسام ، أو ستة أقسام ، أن ذلك لبعيد والكلام في هذا الباب من صاحب المحصول وصاحب الإصلاح وصاحب النصرة مختل غير منتظم .

#### ونقول :

ان الحركة هي التي بها تتبدل ذات الشيء إما بالمكان ، او بالكون ، او بالكون ، او بالغساد ، او بالإستحالة ، وحدوثها من الحرك الذي هو المدأ في الشيء الذي هو فيه بالطبع لا بالعرض ، وان الحمولى والصورة هي المنبعثة من الأول عن النسبة الأدون فيه كانبعاث الثاني عن النسبة الأدرف فيه ، ولا وجود للهيولى خارج النفس اصلاً إلا

مع الصورة ، ومنها السموات والأرض وما بينها ، أوجد الله تعالى ذلك كله عن العقـل الأول ، الذي أبدعـــه لا من شيء تعالى الله علوا كبيراً .

# الفصل الخامس من الباب السادس

قال صاحب الإصلاح :

ان العلة الأولى التي هي الابداع وهي عند العلماء كلمة الباري جلّ وعلا ، صورتها ( كان ) وهما حرفان ( كاف ) متحركة ( و ون ) ساكنة ( والكاف والنون ) للكلمة بمنزلة الجسد ، والحركة والسكون المتالة الروح ، فعلى همنا يكون المتال في الحركة والسكون المعاولين بالكلمة ، والعلة الأولى التي هي الكلمة هيولى العالم كله فعلى هذا المثال يجب ان يقال في الحركة والسكون في جميع الجواهر من الهيول الثلاث والصورة الى ما دونها في جميع العوالم ، وجمة القول في الهيولى الثلاث الما المحدول الأولى هي وهمية ، وهي الحركة والسكون ، وهي ذات الهيولى ، وصورتها ، والهيولى الثانية وهي الأفراد والمتولدات من الهيولى الأولى ، والهيولى الثانية وهي الأوراد والمتولدات من الهيولى الثانية .

ثم نقول :

ان الهيولى وصورتها فعل الأمر الذي هو الابتداع ، كما قلنا ان الهيولى وهمية ، كذلك الابداع هو وهمي ، لا تظهر ذاته الا في المبدع الأول .

قال صاحب النصرة :

وأما الذي اعتل به صاحب الإصلاح في (كن) فقال ان (الكاف) متحركة والنون ساكنة وانها بمنزلة الجسد ، والحركة والسكون لها بمنزلة الروح ، فغير مسلم ذلك له ان هذان الحرفان انما وقست العبارة يها عنها ههنا لأن هناك كافاً او لوناً او حركة او سكوناً ، اذ لا يقال ان فوق المعلول الأول حركة او سكوناً او شيئاً من هذه العبارة بل الابداع المحض والعلة التامة هذا قولها .

#### ونقول :

ان قول صاحب الاصلاح ان العلة الاولى التي هي الابداع هي كلة الله تعالى وصورتها، وهما حرفان، تشبيه بعيد على النحو الذي قصده، ولا يكاد يصح، فان قولنا صورة يقتضي ما هي له صورة وليس للكلة ما تكون له الصورة وطين اذا قلنا الصورة والمراد بها ما فوق الطبيعة، فاننا نعني بها الصورة الجردة، واذا قلنا الصورة المراد بها ما في العالم الطبيعي فاننا نعني بها الصورة التي هي في المادة، ولو قال ان الابداع الذي هو كلمة الله تعالى وأمره كا عبر عنه بكن وهما حرفان فان احدها متحرك ، والآخر ساكن ، دل على ذات جامعة لصفتين ، فاستدل من ذلك على تلك الذات الشريفة وصفاتها .

#### فقال :

انها تجمع حالتين كا جمت كلة كن حالين حركة وسكوناً ونسب الحالتين الى ماعليه حال تلك الذات من النسبتين الشريفتين التي احداهما هي كونها علة ، وأخراهما هي كونها معلولة ، وجعل الحركة التي نهايتها السكون بازاء اللسبة التي هي العاة نهايته المعلول ، والسكون الذي نهايته الحركة بازاء اللسبة التي هي المعلول الذي نهايته العلة ، لأن هناك حركة أو سكون لكن على سبيل التفهيم في المتشبيه ، ولكان أولى ولصادف ما قاله ما عليه عين المتكلم عليه الذي هو المشل بالمثل .

#### الفصل السادس من الباب السادس

ثم قال :

ان الهيولى الاولى (١٠ هي وهمية ، وجعلها الحركة والسكون ، ثم جعل الحركة والسكون والهيولى ، والصورة ليست الهيولى ، بل هي الحركة والسكون هما الهيولى والصورة فان الهيولى جوهر منبعث من الاول على ما تقدم الكلام عليه ، ومنه العالم الادنى والحركة والسكون فوجودهما في الاجسام على مبادئها التي عنها يكون ظهورها ، والهيولى والصورة .

## النصل السابع من الباب السادس

ثم قال :

حين جعل الهيولى الاولى على الأمر الذي هو الابداع ، ان الهيولى الاولى هي وهمية ، فالابداع وهمي لا تظهر ذاته الا في المبدع الأول ، وقوله يوجب ان يكون فيا لم يزل مع الباري تعالى كبرياؤه عن ذلك ما ظهر فيه الابداع ، فصار بالابداع مبدعا ، وذلك خطأ عظم ، اذ اللغمب والاعتقاد في التوحيد انما هو غير الله تعالى وهو مبدع محدث ، ولم يكن له عين في الرجود اصلا ، واذا كان كذلك فليس الابداع الا المبدع ، وقد اقمنا على ذلك الدليل فيا تقدم من رسائلنا ما فيه الكفاية.

## الفصل الثامن من الباب السادس

وقول صاحب النصرة :

فيا قاله وعارض صاحب الاصلاح به ، فهو صحيح الا ان قوله

١ - سقطت في لبخة ( أ ) .

لايقال ان فوق المسلول الأول حركة وسكونا ايجــاب لهما في المعلول الأول وما دونه ، وقد بينا ان المعلول الأول ليس بمتحرك ، ولا يليق به حركة ، ولا سكون بكونه غير جسم .

## النصل التاسع من الباب السادس

قال صاحب النصرة :

ان التضادد في الاجسام وليس في الأرواح تضادد .

ونقول :

ان الاجسام من حيث انها اجسام فلا فرق بينها ولا تضادد ، وانحا يقع الاختلاف والتباين في الصور التي فيها ، الحركة لهــــا لا من حيت كونها جسماً .

وقوله :

ولأن تشبه ما فيه النضادد الموجود بما هو كذلك اولى ، فألامر على ما قاله اذا كانت عين المتكلم عليه كذلك .

## الباب السابع من كتاب الرياض

في الحكم بين الصادين فيا تكلم عليه في باب اقسام العالم

## القصل الأول من الباب السابسع

قال صاحب الاصلاح:

تقول: ان العالم كله على اربعة جواهر ، واربعة تراكيب ، واربعة القسام من البشر ، وانه على ثلاثة جواهر دون البشر ، وان الرابع هو البشر ، وان المنعقد والمذاب كله جوهر واحد ، ولا نقول ان زوج البشر وشكله المغرس ، بل زوج الفرس وشكله ما هو من جوهره ، كما ان زوج الفرس وشكله من الحيوان والفيل ، ومن الطائر البازي ، ومن السباع الأحد ، وعلى هذا النحو ولأنها كلها حيوانات ، ولا يجوز ان يقال ان الفرس زوج الانسان وشكله ، لانه منفرد بالنفس الناطقة ، ولا نظير له في اجزاء العالم ومتولداته ، بل هو نظير العالم ، لانه قد جم جواهر العالم ، ومن اجرا ذلك سمي العالم الصغير ، لانه نظير له جامع لاجزائه .

ونقول :

قال صاحب النصرة :

ليس حال الزوجية حال الجلس فقط ، بل حال الزوجية حال القبول . ونقول :

ان هذا العالم السفلي الكثيف زوج العالم الاعلى اللطيف ، واذا نظرت فيا بينها وجدت البون ابعد من البون الذي بين الفرس والانسان ، لا الفرس من جنس الانسان ، اذ جنسه الحياة والفرس مشاركا فيها ، واتما جمل هذا العالم الكثيف السفلاني زوجاً للعالم الروحاني لما بينها من الوصلة في باب الافادة والاستفادة ، فان القوى من العالم الاعلى متصلة بهذا العالم، وهذا العالم يقبل تلك القوى من العالم العلوي ، لذلك جمل هذا العالم زوج ذلك العالم / كذلك الانسان والفرس اتما جمسل الفرس زوجاً له لعبوله التعلم من الانسان اكثر بما يقبله الفرس ، محصول قوله ان الفرس اتما جعل زوجاً للبشر لقبوله التعلم منه ، وان ليس في الحيوان من يقبل المول قبوله .

ونقول :

ان الصادين فيا تكلما عليب لم يعتمدا البحث الصحيح ، كصاحب الاصلاح جعل العالم على اربعة جواهر ، واربعة تراكيب ، واربعة اقسام مع البشر ، وذلك محال ، أن اقسام الصالم اكثر بما اورده ، اذ تولنا العسام اسم دال على اشياء كثيرة من المركز الى المحيط ، مثل : فلك وكوكب ونار وهواء وماء وأرض ومواليد ، على ما قدره واستدل عليه من بيئة كلامه انه يريد مواليد العالم ، لا العالم والمواليب ، فهي ثلاثة اجناس لا رابع لها ، وكل جنس منها تحته انواع كثيرة ، فأولها الذي هو

اقرب الاسطقسات الأربعة ، وأولها المسادن وهو كل ما كان وجوده غتما بموضع من الارهن دون موضع من غير ان تزيد اجزاءه، وذلك يجمع ما يدرب وما لا يدرب ، وينطرق وما لا ينطرق ، وثانيها النبات وهو كل ما نبت من الارهن ، وذلك يجمع النجم والشجر ، وثالثها الحيوان وهو كل ما يتحرك بما له اجناس ، وذلك يجمع ما يعلير وما لا يطير ، ولا تزيد مواليد العالم على ذلك ، والبشر الذي ذكر أنه الرابع هو من جملة الحيوان ونوع من الواعها .

## الغصل الثاني من البساب السابع

وقال :

انه لا نظير للبشر ولا زوج له ، وان الغرس ليس بزوج له ، وذلك عمال ، من وجبين اثنين ، اولها ان الانسان نوع من انواع جلس الحيوان ، ومن حيث انه نوع فهو زوج لسائر الواع جنسه ، اذ الألواع كلها بعضها شكل للبعض في باب النوعية ، واذا كان البشر نوعاً فهو زوج لنير من الأنواع ، وثانيها ان البشر لما كان بمائد للا بتركيبه واخلاقه وافعاله وجميع احواله وحركاته وطبائعه لجميع ما تقدمه في الكون من الموجودات على ما ذكره ، ولأجلع يقال عليه انه العالم الصغير ، وجب ان يكون زوجاً لجميع الموجودات بحسب ما فيه من المناسبة والمائلة ، واذا كان خيراً فاضلا حكيما دينًا عالمًا وطاهراً ، فزوجه الملائكة بالمناسبة التي بينها ، واذا كان ذا شجاعة وبأس واقدام وغده « () فزوجه السباع ، واذا كان ذا ظم وغتل ، فزوجه الذئاب، وخديمة فزوجه الشاب ، وإذا كان لما خائناً ، فزوجه الذباب ، وإذا كان لما خائناً ، فزوجه النبا،

<sup>(</sup>١) منطت في نسخة (١) .

واذا كان ذا زنا وفسق ولهو ولعب فزوجه القرود ، وعلى ذلك بجسب ما يرتاه الانسان عليه شاكل ما شاكله ، اما بافعاله واما باخلاقه ، واما بعاداته ، او بنحو من انحائه ، فيكون له زوجاً ، وإذا كانت هذه المشاكلة ثابتة ، فقد بان ان قوله غير مستقصى في باب ما قاله انه لا نظير للبشر ، فان البشر ذو اشكال وازواج من وجوه كثيرة .

## الفصل الثالث من الباب السابع

وأما صاحب النصرة فانه قال صواباً في معنى الجنسية ، فقد أحال في قوله انما جعل الفرس زوجاً للبشر لقبوله تعليم البشر ، لأنه اذا كان من جهة القبول والثعليم صار زوجاً له فليس الفرس بان يكون زوجاً له أولى من غيره ، اذ في الحيوان من يقبل التعليم والأدب وهو غير الفرس ، واذا كان من جهة النوعية فليس ايضاً الفرس بان يكون زوجاً له أولى من غيره من باقي انواع الحيوان ، فقد صار له ازواج لا زوج واحد.

#### وفي الجلة نقول :

ان زرج البشر في الحقيقة لن يكون الا الملائكة والمراد بقولنا البشر من جميع الفضائل مثل الأنبياء والأوصياء والأغة صاوات الله عليهم، ومن يقتفي آثارهم، ويقيم طاعتهم، ويعبدون الله بالعبادتين جميعاً، لا من دونهم من الناساس الذين هم في صورة البشر، وانفسهم انفس الوحوش والبهائم، على ما قلنا وبينا مشل القرود، والحير، والشمالب، والدناب، والمقتفون آثار الأغة صاوات الله عليهم ومن فوقهم من الانبياء والاوصياء صاوات الله عليهم انها بجسب اجتهادهم في الطاعة والعبادتين، وقسكهم بالأمر والنهي يتايزون عن البهائم، فيشهور بهم عليهم السلام، فيخلصون في جلتهم ومنهم لا غير، ومن (يتولهم منكم عليهم السلام، فيخلصون في جلتهم ومنهم لا غير، ومن (يتولهم منكم

فانه منهم) جعلنا الله بمن يكون حشره ونشره مع الانبياء والاوصياء والاتمة الطاهرين صاوات الله عليهم اجمعين .

## الفصل الوابع من الباب السابـع

قال صاحب النصرة:

وقد ذكر ( باندقليس ) فقال :

ان النفس البهيمية ترجع الى النفس الناطقة بالحبة ، والنفس الناطقة اذا استحسنت ما يرجع منها اليها عطفت عليها بالافسادة والغلبة ، وتستحسن صورتها ، وليس في الانفس البهيمية صورة احسن من صورة الفرس ، ولا اكثر تهيئاً لقبول آثار النفس الناطقة منه ، فلذلك جعلها زوجاً له هذا واضع .

#### ونقول :

لو استدل صاحب النصرة من كتاب الله رب العالمين ، وكلام موالينا الأثمة الطاهرين صاوات الله عليهم اجمعين ، على ما يريده من امر النفس من جهة التأويل ، لأغناه الموجود منه عن التعلق بكلام ( باندقليس ) الذي ير كان وامثاله من المتقدمين في زماننا لكافوا يفتقرون الى الأخذ من بحور علم ببت الوحي الفائض من جهة خزان الله في ارضه ، وموالينا الطاهرين صلوات الله عليهم اجمعين ، ولكافوا عن كثير بما اعتقدوه فيا غاب عن الحواس ، وتكلموا عليه من العقول ومراتبها ، والنفس ومبادئها يرجمون ، ويعتقدون غيره ، على ان مراد ( باندقليس ) فيا قاله لا فيا يرجمون ، ويعتقدون غيره ، على ان مراد ( باندقليس ) فيا قاله لا فيا الناطقة هي الفرس ، اذا رد الى ميزان الاعتبار ، واخل على الرجه الذي يصح ، بل لما كانت النفس الحسية التي هي البهمية من شأنها ان تقبيل حكم النفس الناطقة اذا رأتها قابة على النافس الخسية التي هي البهمية من شأنها ان تقبيل حكم النفس الناطقة اذا رأتها قابة الم

حكمها عطفت عليها بالافادة وقومتها ، قلنـا : ان مراده بقولة النفس الحسية من هو في صورة البشر الذي من شأنه ان يقبل التعليم والتأديب والتعقل ؛ لا الفرس ومراده بقوله النفس الناطقــة هي المعلمين الذبن هم الانبياء والاوصياء والأثمة عليهم السلام وتابعيهم الذين من شأنهم انهم يعطفون على من هو في صورةالبشر٬ ويعلموهممصالحهم فيدينهم ودنياهم ويفيدون ما في رشدهم ويرفعون درجاتهم بحسب قبولهم ، بكونهم بالحقيقة هم البشر لاكل واحد وذلك يوافق ما يدل عليه تــأويل قول ألله تعالى ( يا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية ) ( الآية ) ، وحمل قوله على الوجه الذي يصح ، فهو اولى من جملة على الوجــه الذي لايصح ، فليس الفرس باكثر قبولًا ممن هو في صورة البشر ، ولا صورته احسن من صورته ، ولا الاوصياء والائمة والتابعون لهم باقـــل تعطفاً على من واذا كان ذلك كذلك ولم يكن في ظاهر قول بانذ قليس ما يدل على انه ليس في الأنفس البهيمية صورة احسن من صورة الفرس ، ولا كان الامر مع الموجود من صورة الحيوانات ما يفوق حسن صورة الفرس ، ولا الحال كما قال فتخصيص الفرس بان يكون زوجاً للبشر من جهـة التعليم ، وحسن الصورة ، والاحتجاج به محال .

### الغصل الخامس من الباب السابع

قال صاحب الاصلاح:

البشر نظير لكل العالم ويفضل عليه بالجوهر الشريف الذي ليس هو من هذا العالم ، (١) فجسمه بازاء الاجسام كلهـــا على اجناسها الصم (٢)

١ - سقطت في نسخة (ب) .

٣ - سلطت في نسخة ( أ ).

والصلابة ، (٣) والمذابة ، لان في جسمه ما يقابل كل جنس منها كالعظم واللحم والعصب والعروق والفضاريف (1) وسائر ما يسيل من جسده من المواد السائلة (٥) كالدم واللبن والعرق ؛ ومــا سال من العين والاذن اجناسها ، وهي مقابلة الاجناس من الجوهر الذي هو احد الجواهر الثلاثة من جوهر العالم ، وهو جوهر الاجساد الـتي ليست متحدة بشيء من الانفاس الثلاثة ، ونماثه بازاء النامنة من اجناس الاشجار على اصنافها ، وهو اجناس الجوهر الثاني ، المتحدة بالنفس النامية ، وحسه بازاء الحيوان على اجناسه المختلفة ، وهو من اجناس الجوهر الثالـــث المتحد بالنفس الحسيه والنفس البهيمة ، وهذه مقابلته بجواهر العالم الثلاثة ، وتفرد هو بالمرتبة الرابعــة فصار الجوهر الرابع الذي هو جوهر النفس الناطقة ، متفرداً بهذه المنزلة ، محصول قوله : ان البشر نظير لكل العالم ، وان جسمه بازاء اجسام العالم كلما على اختلاف صورها ، ونماءه بازاء النبات ، وحسه بازاء الحيوان ، وان له ما فضل به على الكل ، وتفرد به"،وهو النفس الناطقة التي له .

قال صاحب النصرة :

واما قوله ان المذاب والمنمقد جوهر واحد ، فغير مدفوع ذلك ، بل المذاب والمنمقد والنامي والحسي والناطق كله جوهر واحد من باب الجوهرية ، واما من باب الفصول والحزاص فان الجوهر المنمقد غير الجوهر المذاب ، والمذاب على المنصل الذي انفصل لا من الموضع الذي انفصل لا من الموضع الذي لم ينفصل ، وانما احتاج الى الفصل بينها لانه جعل الانسان واسطة بين العالم الكثيف الجساني ، وبين العالم الرحاني اللطيف

٣ - سقطت في نسخة (ب) ،

ع - في لسخة (ب) جاءت التصاريف .

ه – في النسختين جاءت الاجساد ولا معنى لها .

لان فيه جميع ما في العالمين ، فشبه كل ما في العسالم السفلي به ، حتى لايفادر منه شيئاً ، فرضم بإزاء جسده الاجساد المنمقدة ، وكذلك جسده منعقد ، (كانعقاد الاجسام (٦٠) ثم وضع بازاء نحوه الاجساد المذابة لما فيها من الذوبان ، والذوبان لايكون الا في حركه الجواهر الذي تذرب وكذلك النمو لايكون الا بالحركة ، فلما تشابها في باب الحركة شبه كل نطفة الحيوان ، فاجتمع فيه باقي العالم عسن الاجساد النامية ، ووضع امام والنامية والحسية ، وفاق هو بالنطق على سائر الجواهر ، محصول قوله ان البشر قد شابه العالم حتى انه لم يفادر منه شيئاً ، فان جسده بازاء الأجساد النامية ، وان نطقه بازاء الحيوان ، وأنه فاق بالنطق على غير من سائر الجواهر

ونقول :

ان الخلاف بين الصادين في هذا الفصل ، ان صاحب الإصلاح جعل من الانسان بازاء نموه من العالم الكبير النبات الذي ينبت وينمو ، وصاحب النصرة جعل بازاء ذلك الأجساد المذابة ، وجعل صاحب الاصلاح منه بازاء حسه من العالم الكبير الحيوان ، وصاحب النصرة من الانسان ، هي التي تفرد بها ، وفضل بها على العالم ، وجعل صاحب التصرة ذلك بازاء الحيوان ، وقول صاحب الاصلاح اقرب بكون ما النصرة ذلك بازاء الحيوان ، وقول صاحب الاصلاح اقرب بكون ما شبه من جنس المشبه به ، وله من المطابقة ما ليس لقول صاحب النصرة ، وفي الجلة فالبشر ليس بنظير لهذا العالم فقط ، بل هو نظير لهناي جميعًا بكونه جامعًا لجميع الأمور التي سديقته في الوجود ، للعليم المحرود فيه لكليها ، والأمر فيه على ذلك لا على ما قالاه .

٦ \_ سقطت في نسخة (ب) .

وانما قلنا ان الانسان الذي هو البشر نظير للعالمين، لأنه جم الكثرة الموجودة بين الابداع والانبعاث الثاني ، ثم تأحَّد فصار في نفسه موازياً للمالم الابداعي والانبعاثي، وبجسمه الجامع لابعاضه موازياً للمالم الجساني، ثم بذلك العالمين ، فأما ما له من المشابهة بهذا العالم فان العالم كل جسم منه لطيف ، وهو ما كان عالياً ، ومنه كثيف ، وهو ما كان سافلًا وجسم الانسان كذلك لطبف وكثبف ، فاللطبف ما كان عالمًا ، رالكثيف ما كان سافلاً ، وفي العالم كواكب وافلاك محيطة ، وفي جسم البشر كذلك الجلد الحيط بكل البدن وغيره ، بما كسي به العظم ، وما يجري مجرى الكواكب مثل الاذنين والعنين والأنف والفم ، وفي البشر كذلك محرك بحرك ، وهو النفس، وفي العالم الاستقصات الأربعة وفي البشر كذلك الطبائع الأربعة ، وفي العالم الأنبار والأودية والمياه المختلفة المذاق ، والجبال والمعادن ، وفي البشر كذلك كا بينه صاحب الاصلاح العظام والغضاريف ، واللحم والدم وما يسيل منه ، ومـــا يخرج وفي العالم ما ينبت وينمو ولا يُحسُّ ، وفي البشر كذلك ما ينبت وينمو ولا يحسُ ، مثل الشعر والاظافر ، وهو بجسمه ينمو ويزيد من صغره الى كبره ، وفي العالم الحيوان الحساس ، وكذلك في البشر القوى الحساسة ، والعالم كلمة تراكيب وتآليف ، وقمد استكلُّ بالموجود من ذلك فيه التشبيه بالعالم ، وان كان كل ما أوردناه جملة يفصلها كتابنا المعروف براحة العقل ، وأما ما له من المشابهة بعالم الابداع والانبعاث الأول ، فان ذلك العالم عالم العقــل ، وعالم التسبيح ، والتحميــد ، والتنزيه ٬ وعالم التوحيد ٬ والتأله ٬ وعالم الفضائل ٬ وعالم الجود ٬ وعالم الأفضال ، والبشر الذي هو الانسان كذلك فهو جامع لهــذه الفضائــل عقلًا وتسبيحاً ، وتوحيداً ، وتألها ، وافضالًا ، وجوداً على الغير وبنفسه

قــد صابه ذلك العالم ، ويجسمه قد شابه هــدا العالم ، وبكونه كذلك صار لا يتايز مــا تقدم وجوده عليه ، الا بالرتبة فقط ، جعلنا الله ممن يقتفي آثار اوليائه ولا يتعداه شفاعة اصفيائه بمنه وآلامه .

## الفصل السابع من الباب السابع

وقول صاحب الأصلاح :

ان البشر يفضل على المالم بالجوهر الشريف الذي ليس هو من هذا المالم ، وليس ان الجوهر الذي منع بقوله ان يكون من هذا العالم ، وهو من ذلك العالم اعني العالم العلي الشريف على ما اوحى اليه ، بل لما كان الا من ذلك العالم فقط ولا من هذا العالم فقط قلنا انه من العلين جيعاً فان حاله من الوجود في العالمين حال الولد في وجوده بين الابرين فلا يجوز ان ينسب (١٦) احدهما من دونه الآخر ، اذ بها جيعاً ، ومنها وجد ، والذي يجوز ان ينسب منه الى هذا العالم ما يجري منه بحرى المادة ، وهو القابل ، والذي ينسب الى ذلك العالم ما يجري منه بحرى الصورة ، وهو القبول على ما عليه حال الولد الذي له من جهة بحرى الصورة ، وهو القبول على ما عليه حال الولد الذي له من جهة الاين المروف براحة المقل ، اليه الاعلى والاشرف صورة ، ومن جهة الآخر الذي دون ذلك المادة والشقل ، والأشتال على داخل دينه ، والأشاف من الله الطاهرين ، وعترته صلوات الله عليه .

<sup>(</sup>١) في لسخة (ب) جاءت اخرهما.

## الباب الثامن من كتاب الرماض

في الحكم بين الصادين ( فيا تكلم عليه في باب القضاء والقدر )

#### الفصل الاول من الباب الثامن

قال صاحب الاصلاح:

واما القول ان القضاء على السابق ، والقدر على التالي ، فهو خطأ لان القداء تبل القضاء ، والسابق قبل التالي ، وليس يجوز ان القضاء الذي هو بعد القدر ، على الذي هو قبل التالي ، والقدر والقضاء هو التفصيل ، معناها معروف من الكلام ، فالقدر هو التقدير ، والقضاء هو التفصيل ، ولا تفصيل الا بعد التقدير ، والاول قبل الثاني لابعده ، والشواهد على ذلك من كتاب الله قوله : (قضي الامر الذي به تستفتيات ) ومعناه فصل ، وفرغ منه ، وقوله : فاذا قضيت الصلاة اي فرغت منها ، والقضاء بمنزلة الثوب الذي يقدره الحياط ، فهو قبل ان يفصل يقدره ويزيب

١ – في لسخة (أ) جاءت رقاله .

والنقصان ، وذلك مثل القضاء والقدر ، محصول قوله : ان القضاء لايقال على السابق ، فانه بعد القدر ، وان القدر لايقال على التالي ، لانه قبل القضاء ، فان القدر هو التقدير ، والقضاء ، هو التقديل ، وانه مادام الشيء في التقدير يمكن ان يزداد ، وينقص ، ويوسع ، فاذا فصل وقضي فلا يمكن الزيادة فيه ، ولا النقصان منه .

قال صاحب النصرة :

لس القضاء هو التفصيل ، لانه ليس حال عن التفصيل في القضاء باقل من حال المنفصل ، ولان عين المنفصل ثباته على هيئته بقضاء يوجب ذلك ، كما ان المنفصل ايضاً انما ثبت بما قضى له ، وامـــا القدر فهو التقدير على ما ذكره ، لكنه لايكون تقدير الا بقضاء يوجب ذلك التقدير ، فاما الشواهد التي استشهد بها من كتاب الله تعالى بان القضاء هو الفراغ ، فغير مدفوع وذلك لان الحكماء قالوا : ان الله تعالى لمــا ابدع المقل فرغ من العالمين ، لانه مجموع صور العالمين ، ولم يغرب من صور العالمين عن العقل شيء ، فهو الفراغ الحــــض ، الا ان صاحب الاصلاح قد اساء بتشبهه القضاء والقدر بالثوب الذي يقدره الخساط ، وحيث جعل تقديره مثل القدر ، وتفصيله مثــل القضاء ، ولا يستقسيم هذا التشبيه ، وكان الواجب عليه ان يجمل صورة الخياطة التي في نفس الخياط مثل القضاء ، لانه روحاني ، والتقدير الذي يقدره الخياط بتلك الحياطة مثل القدر على ما مثله ، وهو ايضـــــاً شيء روحـــــاني ، لم يخرج بعد الى حد العقل ، فهذا معنى صورة الاصلين ، ثم التفصيل الذي يفصله بعد التقدير عسلي الحدود الجسمانية الستى ظهرت مسن الاول والثـــاني ، واذا كان الأمر على ما وصفنا ، فان القضاء قبل القدر ، وكما ان الخياطة قبل التقدير وبتلك الخياطة تهيأ للخياط التقدير كايقدره، فقد صح ان القضاء على السابق ، والقدر على التالي ، ومحصول قوله : ان القضاء متقدم على القدر وان لا تقدير الا بقضاء ؛ وان القضاء على السابق؛ والقدر على الثاني .

#### ونقول:

ان تأويل الصادين القضاء والقدر على ما او "ل كل واحد منها عليه ، واحتج به مم كون معنى لفظة القضاء والقدر على ما بيناء تأويل محال ، على اي وجه كان القضاء والقدر عليه من السابق والتالي ، وذلك ان صاحب الاصلاح قد أوجب بقوله القدر هو التقدير ، والقضاء هو التفصيل، وبالتشبيه الذي اورده في امر الثوب ، وصورة الحياطة ان القدر هو ما كان قائمًا بالقوة ، ومكنا أن يكون ، وأن القضاء وهو مساكان قائمًا بالفمل ، وقد خرج من باب الامكان الذي هو القوة ، الى الفمل ، واذا معنى القدر والقضاء ذلك ، فن الحمال أن يقال على السابق والتالي اصلا ، بوجه من الوجوه فليس ولا واحد منها قائمًا بالقوة ، ولا كان بالقوة فخرج الى الفعل على ما اتينا عليه من الدلائل فها تقدم .

## الفصل الثاني من الباب الثامن

وصاحب النصرة ارجب بقوله لا تقدير الا بقضاء يوجب ذلك التقدير ، وبتشيله القضاء بصنمة الخياطة التي عنها يكون التقدير ، الكون القدر الذي جعله على التالي مع تسليمه ان معنى القدر على ما اثبته صاحب الاصلاح ، وجوده وجود قائم بالقوة ، ولا يجوز ان يقال ذلك على التالي بما ثبت فيا تقدم من كلامنا كونه قائماً بالفمل ، واذا جاز لم يكن القدر على التالي ، كان القضاء على السابق اولى ، واحرى ان لا يكون ، اذا لم يكن قط بالقوة ، فخرج الى الفصل ، وغطابق ما يؤديه لفظه بالموجود عليه حال السابق ، وكان ايضا عالا ان قولها يقال القضاء والقدر على السابق واذكان عالاً قلنا ان قولها

صحيحان على الرجه الذي بيتنه ، لا على ما ذهبا ، وذلــــك ان القضاء يشترك في معناه اشياء ، وتلك الاشياء كلها من عالم الجسم ، لا من عالم الابداع ، وكذلك القدر .

#### الفصل الثالث من الباب الثامن

فأما القضاء ، فهو يدل على الناطق الذي كان بالقوة فخرج الى الفعل بتأييد الله تعالى إياه ، وعلى القائين مقامه عليهم السلام ، الذين قد انتهوا في البلاغ الى المنزلة الموازية للانبعاث الاول ، كون هؤلاء كلهم عليهم ( افضل الصلاة والسلام ) (١٠ في قيامهم بالفعل ، والامر ، والنهي ، والقضاء في الدعوة القائمة بالفعل ، بعد ان كانوا في القوة مطابقين للمعنى الذي تدل عليه لفظة القضاء ، والى ذلك يقصد صاحب النصرة ، وعليه يصح قوله وتقديه القضاء .

## الفصل الوابسع من الباب الثامن

والقضاء ثانياً على ما يخرج بالتأويل من قوة التنزيـل والشريعة من العاوم التي ليست مشروحة فيهما ، وهي فيهما بالقوة الى الشرح والفعل الذي به تخرج الانفس من حد القوة الى حد الفعل ، والى ذلك يقصــد صاحب الاصلاح في تأويله لفظة القضاء .

## الفصل الخامس من البساب الثامن

<sup>(</sup>١) سلطك في نبخة (١) .

والاستحالات المقدرة ان تقوم في العــالم مجركة المتحركات ، وسكون الساكنات ، التي لا مرد لها ، ولذلك بقال عندما مجدث ومجصل في الفعل من امر من الامور لا مرد لقضاء الله ، فهــــذه الاشياء هي التي بقال علمها القضاء .

#### الفصل السادس من الباب الثامن

أما القائم ، فهو اولاً على القائم الموعود المبشر به من لدن آدم صاحب الله عليه ، وعلى دعوته ، القائم بجفظها ، واقامتها الانمة والرسل عليهم الصلاة والسلام بدعاتهم في الساتر ، وصد القوة بكونه مقدراً ان يخرج من التقدير الى الفعل ، والوجود ، وتكون دعوته القائمة من جهة حدود دور النسبي صلى الله عليه وسلم وآله في الساتر الذي يجري بجرى القائم بالقوة ، لا بالطاهر الذي يجري بجرى القائم بالفعل ، ولذلك كان تأويل ليلة القدر سلام الله عليه ، واليه اشارات الشيوخ في قولهم كونى (قدر ) .

#### الفصل السابع من الباب الثامن

والقدر ثانية على منا جاء به النبي صلى الله عليه وعلى آله من التنزيل ، والشريعة ، والحكم ، والامثال التي في قوتها العلوم والمارف التي تحتاج اليها النفس في خروجها الى البلوغ ، والفعل ، بكونه على صيفة تجمع ذلك كله ، ولذلك لا يوجد في ظاهره كل علم ، الا بالتأويل عند ، وقول صاحب الاصلاح نحو ذلك يتوجه معناه في القدر .

## الفصل الثامن من الباب الثامن

والقدر ثالثًا على العالم باجزاءه الذي في قوته ان يخرج الى الكون

والفعل على بمر الايام ، والشهور ، والاعوام ، والاحداث ، والاكوان التي وجودها منه بالحركة الداغية من المتحركات على ما دونها ضروري بكونها فيه مقدرة (١) لذلك يقال : ما قدره الله سيكون ، فالمقسدر كونه من جهية اضطرار وجوده ، وإن طالت المسدة فهو كالكائن بالفعل ولذلك قال الله تعالى ( انهم يرونه بعيسيداً ، وزاه قريباً ) . فما كان في التقدير ان يوجد اذا وجيد فهو قضاء ، اذا كان لفظ القضاء دالاً على ما كان في القوة فخرج الى الفعل ، فهذه معاني القضاء ، والقدر ، واذا تأمل كلامه صاحب الاصلاح ، وقوله ان القدر يتقدم على القضاء من التنزيل والشريعة الذي يتقدم على القضاء ، الذي هو التأويل ، كا فعل وأول رحمة الله عليه ، وقول صاحب النصرة ان القضاء يتقدم على القائم ، الذي هو التأويل ، على القدر اذا تؤمل ، فليس يصح معناه الا في الناطق عليه السلام القائم بالقعل ، الذي هو القضاء المتقدم على ما جاء به من التنزيل والشريعة الذي هو القضاء المتقدم على ما جاء به من التنزيل والشريعة الذي هو القدا .

### الفصل التاسع من ألباب الثامن

قال صاحب النصرة :

حكاية عن العلماء الحكماء ، ان الله تعالى لمّنا أبدع العقل فرغ من العالمين ، لانه مجمع صور العالمين .

ونقول :

ان العقل الذي هو عمع صور العالمين ليس هو العقل الاول المبدع ولا العقل الثاني الذي هو المنبعث الثاني (٢٦) بل هو العقل المرتقي من عالم

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة ( أ ) .

<sup>(</sup>٢) في نسخة (١) جاءت الاول .

الطبيعة بالاكتساب عملاً وعلىا الى موازاة الانبعاث الاول ، فانبعث انبطأ ثانياً فصار بذلك مجماً لصور العالمين على كثرتها ، وقد تنقش ذاته بصور الموجودات كلها على ما عليه حال النطقاء والارصياء والاثقا التكاثر ، أذ وجوده ابداعي ، والرجود الابداعي تكثره مجسب ما عقل من ذاته بأنه علة ومعلول ، وان وجوده عما ثله فيه مما هو خارج عنه فقط ، وباقي الموجودات اعني العقول المنبعثة انبعاثاً اولاً ، تكثرها وبسب ما قلته من ذواتها وما تقدم عليها وجوده الى العقل الاول ، بحسب ما قلتا عر وان وجودها مع ذلك عما تألفت فيه ، مما هو خارج عنها فالمتأخر وان وجودها مع ذلك عما تألفت فيه ، مما هو خارج عنها فالمتأخر في الوجود تكثره لا كتكثر السابق في الوجود ، وصاجته الى التحائر لعقل الموجودات كلها لازمة لزوما ، وما ينفك منه الاول في الوجود العلين يس هو العقل الأول إبل العقول المنبعثة من دار الطبيعة انبعائاً العسال.

ثم نقول :

وانما صار العقل الاول لا يلزمه عقل ما دونه ، ولا تصور لارب كونه فيا عليه ذاته من الازل ، والتامية ، والبقاء ، والوحدة ، والامتناع ، بل لاجل ما عنمه وجد ، واذا كان كونه ازليا تاما باقيا واحدا احداً متنما من الاستحالة لا لاجل ما عنه وجد تعالى ، فحال ان يعقل من دونه ، اذ لا حاجة به الى ذلك .

وكذلك نقول:

ان المتآخر في الوجود من الانبعاث الثاني اغما صار يلزمه ان يعقل ما تقدم عليه في الوجود فيكون مجماً الصور ، لأن التامية التي فيهما بقائه يكتسبها بعقله اياه اعني على ما تقدم عليه وجوده ، ولما كان محتاجاً في تماميته الى عقله الذي سبق عليه وجوده من الحدود الذي

أقيمت الدعوة التأويلية عليهم ، وهي العبادة الثانية ، لتبيين مراتبهم ، لزمه ان يعلمهم ويعقلهم ، قاذا علمهم وعقلهم تكاثرت بذلك ذات من جهة كاثرة معقولاته ، وتوحدت من جهة اخرى التي هي ذاته فيشابه يها السابق عليه في الوجود ، وكتابنا المعروف براحة العقل يحوي من ادلة الدلالة الشرعية على ذلك ، والرسوم الدينية ، ما يكفي ويشفي الباحث لمعاده ، جعلنا الله بمن يتبع رضاه على ما ساء وسر ، ويتبع اولياءه عليهم السلام فيهما عنه .

# الفصل العاشر من الباب الثامن

#### قال صاحب الاصلاح:

وانما غلط من جعل القضاء على السابق ، والقدر على التالي ، لانه وجد العلماء قد سموا التالي باسم القدر ، وهو اسمه بالحقيقة ، لان الايسيات كلها انبعثت من السابق مقدرة . وكان ذلك الانبعاث ذات القدر ، فسمته الحكاء القدر ، وجرى في كلام الناس القضاء والقدر ، فوجدم يقدمون في الكلام القضاء على القدا فضاء وقدر ، وخفي عليهم المعنى في القضاء والقدر ، فجعلوا القضاء على الاول ، والقدر على الثاني ، ووقع غلط من هذه الجهة ، وهذا كا قلناه ان الايسيات كلها انبعثت من السابق مقدرة ، وكان ذلك الانبعاث ذات القدر ، وهو بجع الايسيات وتصديق ذلك قول الله تعالى ( انا كل شيء خلقناه بقدرة ، وكانت ذات القدر كذلك ، ظهرت من الالي هو بالفعل من الهول الذي هو بالفعل من الهيول والصورة ، وكان ذلك الفعل ذات القضاء ، والقدر يمكن فيه التغيير والتبديل ، وهو الكتاب الذي قال الله تعالى يمحق الله يمكن فيه التغيير والتبديل ، وهو الكتاب الذي قال الله تعالى يمحق الله ما بشاء ويثبت ، والقدر ذات التالي كا قلنا ، والقضاء فعله ، لان

الثالي هو المقدر من السابق محصول قوله في هذا الفصل : ان القدر اسم التالي لان الاسسات كلها انسشت من السابق مقدرة ، كا

ان العدر اهم الدي دن الميسيات لها البعث عن السابق معدره قال الله تعالى : ( أنا كل شيء خلقناه بقدر ) وأن القضاء فعله .

قال صاحب الاصلاح:

فاما ما احتج به في القضاء والقدر من قول الله تعــــالى : ( انا كل شيء خلقناه بقدر ) فقد اخطأ بتأويل هذه الآية وتـــــأويلها عـــلى ما نشرحه ونئوله اذ انما يريد به الاينية المحضة .

ونقول :

ان معنى أنا التي يريد به الأبلية لا يشوبها صفة ولا لا صفة ، وكل شيء فاتما يريد به العقل الذي هو الاشاء كلها ، وخلقناه يريد به صورة السالين من بينها ، وبقدر يريد به التالي الذي عليه استقرار الامر ، وظهرت جميع الصور الروحانية والجسانية من بينها في الشاهد ، وهو اللهم واللهم واللهم واللهم الذي هو قم الاقلام (۱۱ وخلقناه بازاء ) اللوح ، وبقدر بازاء اللوح القابل والقلم بازاء الحروف التي تظهر على اللوح ، وبقدر بازاء اللوح القابل لجميع صور الحروف التي تظهر على اللوح ، وبقدر الخروف التي تظهر مين اللبيمة والمحتيفة واقعة تحت هذه الحروف المنطقية التي تظهر مين الكاتب بالقلم على اللاح ، كذلك جميع الصور العلوية والسفلية اظهرها اللهمة تعالى بواسطة العقل والنفس ، ولم يعزب من بينها شيء كا لايعزب شيء من الاشياء من الحروف المرتبة التي تظهر بالفعل من الكاتب على اللوح ، هذا قول صاحب النصرة في النقض .

ونقول :

ان الصادين قد اوردا في هذا الفصل ما لايثلت لالهذا في الاصلاح ، ولا لهذا في النقض ، وذلك ان صاحب الاصلاح لما اوجب ان القدر

١ ـ في نحة (ب) . جاءت ( النصيرة )

امم التالي ، واحتج في ذلك بقول الله تمالى انا كل شيء خلقناه بقدر وقد تقدم من الكلام على القدر والقضاء ما يوقف منه على ان القدر لايجوز ان يقال على التالي ، وصاحب النصرة جعـل نقيضيه (١) قول صاحب الاصلاح ما اوله عن الآية ، وليس ذلك بموازن ، ولا بمطابق للامر وذلك انه قال مأولاً :

ان الله تمالى دانا ، انما يريد به الآينية المحفة التي لا يشوبها صفة ، ولا لا صفة ، ولا لا صفة ، ولا لا صفة ، ولفظة دانا ، انما هي على الحد الدي من جهته يستمد النبي تقلق بقيامه مقامه في العالم ، لا الآينية المحضة وكيف يقع انا على الآينية المحضة وبينه وبينها وسط كلا وانما هي على الواسطة القريبة من رسول الله صلى الله عليه والمعنى الرسول أذ هو المؤدي عنه .

## الفصل الحادي عشر من الباب الثامن

#### وقوله :

كل شيء انما يريد به المقل الذي هو الاشياء كلها فكل شيء في هذا المكان ليس هو المقل ، فقد بينا ان المقل الاول تكثره لا كتكثر ما وجوده كل شيء، وهو ما تحتاج الامة اليه من العبادتين الجاممتين للعلوم ظاهراً بالعمل ، وباطناً بالتصور الذي يؤدي الى الخلاص من عذاب العالمين

#### الفصل الثاني عشير من الباب الثامن

وقوله :

خلقنا فليس يريد به ما ذهب اليه ، لان خلقنـــا ، معناه قدرناه ، يعني جملنا صيفة التنزيل والشريعة صيفة في قوتها كل شيء من العلام ، والاعمال الدينية التي تحتاج اليها الامة في دفــــع الآلام عن النفس في

١ – مقطت في نسخة ( أ ) .

الدنيا والآخرة ، فكأنه قال بَرْالِيُّ عن الله تعالى : انا كل شيء خلقناه بقدر ''' من امر العبادتين علما وعملا التي تحتاج اليها الامـــة في دينها ودنياها قد قدرناه فيا جثنا به من التنزيل والشريعة تقديراً ، يمـــني جعلناه في قوتها ليخرج في التأويل الى مستحقه .

## الفصل الثالث عشىر من الباب الثامن

وقول صاحب الاصلاح :

ان القضاء هو الفعل التالي فقد اصاب من جهة اس ما بخرج الى الفعل من عالم الطبيعة بفيضه بخرج ، وبه يتم ومن جهته ينال القامية ، ولذلك صار القضاء متولا على الناطق ، بكون خروجه الى الفعل ونيله الكمال بفيضه وتاييده .

## الفصل الرابع عشير من الباب الثامن

وقوله (۲)

ان الايسيات كلها انبعثت من السابق مقدرة ففيه تناقض لان التالي ايس (٣) وهو منبعث من السابق وليس بقدر / وانما المراد بقوله ذلك هو المنبعث الذي كان منه العالم الجسهاني الذي هو مقدر على ان يكون منه أشياء على ما بيناه في باب القدر لا التالي .

#### الفصل الخامس عشر من الباب الثامن

وقول صاحب النصرة :

في باب ما في اوله خلقناه يريد به صورة العالمين من بينهما ، وبقدر

١ - في لسخة (أ) سقطت الجلة بتامها .

٧ ـ سقطت في تسخة ( أ ) .

٣ ـ سقطت في نسخة (1) .

يريد به التالي الذي علمه استقرار الامر ، وظهرت جميع الصور الروحانية والجسمانية من بينها ، فليس الامر في وجود الاشياء جسمانياً ، كان وغير جسماني ، على ما ذكره بفساد ما بيناه في الاصل الذي بنى عليه كلامه ، ولولا ان الكلام على ما ترتب وجود الموجودات على الاول خارج عن حد الكتابة ، لأتينا به ولن يشذ ذكره ان شاء الله تعالى (عن رسائلنا ١١٠) .

# الفصل السادس عشر من الباب الثامن

قال صاحب الاصلاح:

واماً التأويل عن قول رسول الله على (افر من قضاء الله الى قدره) الما ارد ان يفر من لطيف تأييد السابق ، الى بيان التسابي ، كفرار الرجل من النار التي هي دليل على التأييد ، الى الماء الذي هو دليسل على البيان ، فانه اراد ان يفر من الشيء الذي قد ختم وقضي فلا يتهيأ دفعه الى القدر الذي هو لم يقض ، هذا هو القول ، وهو غير منتظم ، فان رسول الله ( صلحم ) فر من من قضاء الله الى قدره لعلة ، وكانت الما هي إلحائط المائل الذي حذر من سقوطه ، واسرع المشي ، فقال : المائل هو بناء قد مال ليسقط ، وهو على حد من الحدود قد هم بشيء من النكث والنقاق ، ومال الى القسق من الطاعة ، لانه اذا نكت سقط من منزلته ، كما قال الله تعالى : ( فوجدا فيها جدار يرييد ان ينقض عن منزلته ، كما قال الحدود كان قد هم بالنفاق الذي امرع دسول فأقامه يعني حدا من الحدود كان قد هم بالنفاق الذي امرع رسول الشر ( صلحم ) المشي عنده ، كان قد عرف حداً من الحدود انه استشهر الله ( المسلم ) المشي عنده ، كان قد عرف حداً من الحدود انه استشهر

١ \_ سقطت في نسخة ( أ ) .

قال صاحب النصرة :

ليس الامر في تأويل ( افر من قضاء الله الى قدره ) على ما توهمه صاحب الاصلاح وإنه كان (\*\*) يفر من التالي الى مرتبة السابق ؛ لان الانبياء عليهم السلام برعمه ابداً يطلبون الارتفاع ؛ وطلب العلو لا طلب السفل ، ولكنا نقول فيه بعون الله تعسالى وبركته ان المعنى في ذلك يتصرف الى ثلاثة معان ، وكل واحد من تلكك يثبت ان القضاء على السابق ، والقدر على التالي ، احدهما وهو اعظمها واوقعها وادقها (\*\*) في المعنى ، وان المراد منه عليه السلام في فراره من قضاء الله الى قدره ، هو ان السابق منه ان شاء الله التأييد ، ومن النسالي التركيب ، ومن الناطق تأليف الشريعة ، ومن الاساس تأويل الجميع ، فالتأويل الذي هو السابق عليه السلام في قوله هذا بين انه شبيه في تأليف الشرائع بالتالي في توكيب العالم ، في قوله هذا بين انه شبيه في تأليف الشرائع بالتالي في توكيب العالم ،

<sup>(</sup>١) في نمخة (ب) جاءت والاغدار ،

<sup>(</sup>٧) سقطت الجملة بتامها في نسخة (١) .

<sup>(</sup>٣) سقطت بنسخة( أ ) .

<sup>(</sup>٤) في نسخة (ب) جاءت وادتها .

يشبه من الوجه الذي هو انشاء التأييد الى قدره ، الذي هو التأويل ، وقد شبه نفسه به . والمعنى الثاني اعلامه امته انه يستفيد من الاول بواسطة الثاني فكان في كل ما يريب الوقوف عليه من الاول بواسطة الثاني يرجع الله ، فكأنه قال ارجع في كل ما اريد ادراكه (۱) الى من هو السبب بيني وبين العقل وهو الثاني ، فهذا هو المعنى الثاني والمعنى الثاني والمعنى الثاني وهو الثاني ، فهذا اهو المعنى الثاني والمعنى فراره من شدة فور تأييد السابق ، الى تأييد الثاني ، كا كان الجد مسع قوته الروحانية ولم يقو على احتمال ذلك حتى كادت هويته ان تتلاشى ، وهو قوله في قصة موسى عليه السلام هذا قولهها .

ونقول :

اما صاحب الاصلاح فقد نحى في تأويل الآية نحواً مطابقاً لما عليه الأمر في معنى القضاء والقدر ، وهو حسن ولو قال ايضاً انه لما كارب النبي عليه السلام نبياً ينبيء على المنبات من الاكوان (٢) والاحداث ، وعما في الضيائر بما كان الله تعالى قد خصه به من الوحي ، اراد ان يبين كيف كان يفتح له ما يلقى الله بالجد فقال : ارجع وهو قوله أفر فيا اعبر بالجد من جهة حدود الله تعالى جمة بما يكاد يكون من الاحداث والاكوان ، الذي هو قضاء الله الذي يخرج الى الفعل حتماً الى قدره الذي هو خلق الله تعالى من الآنفس والآفاق وحركاتها الدالة على ما قدره فيها ان يكون فينفتح لي ما كان بينا في باب الوحي ، ولذلك فال الله تعالى : ( سنريم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق ) وقال الذين يتفكرون في خلق السموات والارض : ربنا ما خلقت (٣٠) مذا باطلا) لا يدل على ما تقدم وجوده ، وتأخر وجوده من الاكوان ،

<sup>(</sup>١) اسقطت الجملة بتمامها في تسخلة (١) .

<sup>(</sup>٢) سقطت في ليخة (١) .

<sup>(</sup>٣) سقطت الجملة بتمامها بنسخة (١).

بل يدل عليه وينطق به ؛ فكأنه قال ارجع فيا يلقى الي بالجد جلة الى القدر فيتراءى او ينفتح بتمثل لي وتصوره وذلك قوله : افر من قضاء الله ال القدر وذلك ضرب من الوحي وكتـاب (راحة العقل) يتضمن شرح ذلك .

## النصل السابع عشر من الباب الثامن

واما صاحب النصرة فبسلوكه في الجواب الذي سلكه دليسل على تسليمه لصاحب الاصلاح ، أذ لم يورد شيئًا ينقض على صاحب الاصلاح ما بنى عليه كلامه وبيئه الا المعاني التي اوردها بحسبا اوله ، وذكر ان كل واحد منها بيثبت ال القضاء على السابق ، والقدر على التالي ، كا اورده لاجل رجوعه في كل ما اراد (۱) ادراكه الى التالي ، كا اثبته وبازمه ان يثبت ان القضاء على السابق ، والقدر على التالي ، كا اثبته وبازمه ان يثبت ان القضاء على السابق ، والقدر على التالي ، فلا مناسبة بين القضاء لما عليه حال الاول والثاني ، ومناسبًا لهم من جهة من الجهات لكان جائزًا أن يقال القضاء والقدر عليها من تلك الجهة ، فأما القضاء فمناه ما تقدم الكلام عليه ، وكذلك القدر فيلا يستحق أن يقال على الاول والثاني وهما بريئان ما يوجبه معناهما ، ومن قال عليها فكأنه قد العلى المسل الذي طبيعته الحلاة ، أنا الصبر الذي طبيعته المرادة .

#### الفصل الثامن عشو من الباب الثامن

واما تشبيهه في المعنى الثاني الناطق بالتالي ، فغير مطـــابق لما عليه

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (ب) .

#### الفصل التاسع عشر من الباب الثامن

واما المنى الثالث الذي اورده موجباً به فرار النساطق، فهو من شدة نور تأیید السابق الى تایید التالي، وهو مناف للواجب ، والتأویل في حال الجد الذي استشهد به مجتاج الى استقصاء، وفضل تام، ویأتی الكلام علیه، وفي الجلة فقول صاحب الاصلاح في الفصل اقوى

## النصل العشرون من الباب الثامن

قال صاحب الاصلاح (١) مثولاً عن الآية في قصة موسى عليه السلام: (رب ارني انظر اليك قال لن تراني ولكن انظر الى الجبل فان استقر (١) مكانه فسوف تراني فلما تجلى ربه الى الجبل) فهذا قد التمس ان يكشف له فوق ما قدره له من حد السابق ، فقيل له لن تراني ، ولكن انظر الى الجبل فقد عرفه انه لا ينال ذلك ، وامره بالاقتصار على ما يجري اليه بلجد ، وعرف ان الذي سأله لا يقدر الجد على مشله مع لطفه ، فكيف ينال هو ما لا يراه ا.

ويقول :

فان استقر مكانه فسوف تراني ٬ (فلما تجلى ربـــه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقاً ) لما علم انه قد اخطأ في طلب ما لا يناله تضرع الى

<sup>(</sup>١) سقطت بلسخة (١) .

<sup>(</sup>٧) سقطت الجملة بتامها في لسخة (١)

ربه فلما افاق قال : ( سبحانك تبت اليك ) هذا قوله .

وقال صاحب النصرة :

(رب اني انظر اليك قال لن تراني ) يعني انك لاتطيق ، ولا تصبر على تلك الرتبة ، ولكن انظر الى الجبل وهو الجد مع قربه مني ، فان استقر على مرتبته التي اعطيتها ، واحتمل غير ما اطلعته عليه ، فسوف تحمل انت ذلك ، فلم يحمل الجد ذلك لما تجلى له ، وكادت هويته ان تتلاشى هذا قوله .

ونقول :

ان تأويل هذه الآية على ما اول عليه كل من الصادين ؛ وضع من موسى عليه السلام اذ لما جعلاه في منزلة الانبياء والمرتبة العلسا ، وممن يناجي الحدود العلوية اخرجاه من جملة العاماء ، وعداه في زمرة الجهلاء بطلبه ما لايدركه من فوقه من الحدود ، فكيف هو وذهاب الامر عليه في ذلك ? وتأويل الآية غير ما ذهب اليه ، وذلك انه لم تكن مخاطبة موسى عليه السلام مع الحدود العاوية ، بل كانت مخاطبته مـم الحدود السفلية ، حين لم يكن قد بلغ درجة النطق ، فطلب من صاحب الامر ما لم يكن قد آن وقته ، وذلك انه كان في زمان فاترة ، واهل الحق تحت البلاء والستر والكتان من جهة الاضداد والمخالفين ، فرأى موسى عليه السلام من نفسه قؤة قدرها انه يمكنه بها في زمانه ذلك ان امر رفع تلك المحنة عن اهل الحق والانتقام من اعداء الله وسياسة الأمـــة بسياسة الحق ، كا قدر الاساس عليه السلام بما وجد بنفسه من القوة ما قدره وتاب منه ، لما علم انـــه اخطأ فرجعت له الشمس وردت على ما بيناه في رسائلنا تأويلاً ، فطلب موسى عليه السلام من صاحب الامر وهو ( شعيب ) حين قصده وهو ربه ، ذلك بعد ان بين امره له فما يجد في نفسه من القوة والقدرة على السياسة ، وهو قوله : ( رب ارني انظر اليك ) يعني امرني فاني ادبر هذا الامر واكشف الغمة قال:

لن تراني يعنى لن تراني افعل شيئًا من ذلك ، ولا اوليك امراً في هذا الوقت ، فان لكل شيء وقتاً وزماناً ، وهذا الزمــان ليس بزمان اخذ هؤلاء ، يعني الامة عما هم عليه من اتباع اهوائهم ، ولا وقت رد الامور الى قوانين السياسة ، ولا يتم ما(١) نقوله لك ، قاراد شعب عليه السلام أن ينبهه الى خطأه في طلبه على أحسن الوجوه ، وأن يعلمه أن ما طلبه يصعب ، ولا يتم في زمانه ذلك على يدي من له القوة والنجدة والعدة ، فكيف هو وكان من جهة رجل كبير المحل في الدعوة ، عظيم ، الرئاسة الدنياوية وله النجدة والمال والرجال والملك ، فقال لموسى عليه السلام قد علمت ان هذا الامر لايتم في هذا الزمان ، ويصعب ولا يقدر ان امتناعي ليخل عليك ، وايثار لتأخيرك عن منزلتك ، ولكن انظر الى الجبل يعني هذا الرجل الذي له القوة الدنياوية والعدة والقدرة (٢) فان استقر مكَّانه فسوف تراني ، يعني فأنسه ان ثبت فسيها امره به ، وامكنه مع ما له من القوة والنجدة القيام ببسط احكام سياسة الحق، وتم له فسوف ترانى افعل ما سألت اولئك الامر ، فلما تجلى ربه للجبل يعني لما امره ان يقيم منارة الحق ، جعله دكا اي ضاق الامر على القوم فلم يقبلوا الأمر ، وشقوا العصا ، وتشوش عليب الأمر واضطرب ، وأشرفت رئاسته على الزوال ، مخروج القوم عليه ، فعلم موسى عليسه السلام حينئذ بان ما قدره ان يتم على يده في ذلك الرقت كان تقديرا محالاً ، وإن صاحب الامر الذي هو ربه كان اعلم بالقصة منه ، فافاق ما كان قد التبس عليه من ذلك التنبيه فقال: (سبحانك تبت البك)، فرجع عن قوله وندم ولزم الصبر على ما امره به صاحب النصرة الى ان انقضت تلك المدة التي استأجره فيها ، اوجاء الوقت فكان منه ما كان ، وصح قوله فسوف تراني اسلم الامر وتفعل ما تريد ، فهذا تأويل

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (أ) .

<sup>(</sup>٢) وردت في نسخة (١) المدة .

الآية لا ما يقدره الذي يضع ويرفع ولا يطابق .

#### الغصل الحادي والعشرون من الباب الثامن

قال صاحب النصرة:

واما احتجاجه بقوله ، وخلق كل شيء بقدر تقديراً فهذا اوضح الدلائل على ان القدر على التالي ، والقضاء وهو الخلق على السابق ، اذ معنى قوله وخلق كل شيء اراد به السابق ، لان العقل هو الاشياء كلها والاشياء كلها هي العقل .

ونقول ?

قد تقدم الكلام على القدر والقضاء ، فاظهر معه ان القضاء والقدر لا يجوز ان يقالا على السابق (۱ والتالي والمراد بقوله تمالى وخلق كل لا يجوز ان يقالا على السابق (۱ والتالي اصاحب النصرة ، فقد بينا فساده وانه لا يليق بالسابق ولا بالتالي ان يقال عليها القضاء والقدر بل المراد في قوله فخلق كل شيء فقدره تقديراً ، لأنه جمل كل شيء مما يتملق بامر الدين والمصالح ظاهراً او باطناً في قوة التنزيل والشريعة ، فقدره تقديراً على ما عليه التنزيل والشريعة من احتوائها على الماوم كلها ، ما يتملق بالدين والمصالح وهي فيها بالقوة والتأويل يخرجها منها.

### الفصل الثاني والعشرون من الباب الثامن

وأما قوله ان المقل هو الاشياء كلها والاشياء كلها هي المقل فهي قضية لا تصح ، فالعالم الجساني بما يجمعه ليس هو عقل ، وهو شيء ، واحسن ما ينسب اليه معنى قوله ان المقل هو الأشياء كلها ، والاشياء كلهــــا

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (ب).

هي العقل ؛ لان العقل الذي هو ذات امر الله تعالى علة لوجود الأشياء كلهـا جسمانيًا وغير جسماني ووجود الاشياء كلها عن العقــــل ومراده ذلك .

## الفصل الثالث والعشيرون من الباب الثامن

قال صاحب النصرة :

وقد رخص الله للانبياء في معنى الشرائع وترك استماله في قوله ليس على الذين آمنوا وعماوا الصالحات جناح فيا طعموا اذا ما اتقوا وآمنوا وحسنوا ( ان الله يحب الحسنين ).

#### ونقول :

ان الآية لا تتضمن ظاهراً وباطناً ذكر ترخيص للانبياء في ترك استمال الشرائع. ولست ادري كيف ذهب عليه ذلك حتى اطلق هذا القول ولم يستقص فيه ? وتفسير ههذه الآية وتأويلها بخلاف ما ذهب اليه فان الله تعالى لما علم ان الانفس لا تسعد ، ولا تنال درجة الكال ولا تخرج من حد القوة الى حد الفعل ، الا بالعمل والعلم كلف كافة البشر باقامة العبادتين علما وعملا لينالوا بها السعادتين في الدارين ، واذا كانت الانفس لا تنسال كالها وصعادتها الا بالعبادتين ، كانت اي النفس تركت العبادتين ، او واحدة منها فهي عن نيل الكال بعيدة ، ههذا والمقيم لهما على ما قنن ومثل ما دام في قيد الحياة فهو بين ان يديمها الى وقت انتقاله وهي في الجنة ، او ان يتركها او واحدة منها وهو في الخذ ، وقد بينا في كتبنا ، وفيا تقدم من الكلام ان الأنفس لا تقوم الا بالعمل واصلاح الاخلاق الذي هو الجهاد

الاكبر ، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله : واكتسابها الفضائل من جهة الرياضة والعلم، بما تقدم وجوده عليها ، على ما توجيه الدعوة التأويلية ، وإذا كانت أحوال الانفس بالعبادة في هذه المشابهة ، فكيف مجوز أن يرخص للأنفس او للنطقاء ، او من دونهم من الحدود ، ترك العمل وصلاح الأنفس الكامل منها ، والناقص بــ ? كلا ان الآية لها تأويل غير ما اوله ، وفيها خصوصية بالقائمين بالدعوة من الدعاة الى توحيد الله تعالى . ومعرفة حدوده من جهة الائمة عليهم السلام ، وذلك ان الناطق عليه السلام لما علم ان امته تختلف بعده وتنفرد كل فرقة منها بمذهب تحدثه بآرائها ، وعقولها الناقصة ، واختيارهم على الانمــة الهداة صلوات الله عليهم من لم يجعل الله له نوراً ، وأن الدعاة يقاسون من الامــة المختلفة كل شــــدة بانتصابهم لهم في ايذائهم(٢) ، والطعن في مذهبهم ، وفي مواليهم الائمة الطاهرين سلام الله عليهم ، رخص للدعاة القائمين بالدعوة النظر في العلوم التي ليست من اعتقادهم ، على شرائط بينها لتكون لهم كالعدة في مناظراتهم ، فقال : ( ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا اذا ما انقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ) يعنى ليس على القائمين بالدعوة الى توحيد الله ، ومعرفة حدوده من جهة المتهم عليهم السلام ، الذين يؤمنون المستجيبين اذا اتصاوا بحبـل الله ، واعتصموا بولايتهم من الشكوك والشبهات في دين الله ، ويبلغونهم درجة الكمال والبلاغ جناح ، اي تضبق فيما طعموا اي فيما يقرأونه من العلوم ، التي ليست من اعتقادهم ، فيكون لهم كالسلاح يقاتلون به الاضـــداد في اثبات الحقى ، اذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ، وذلك شرط منه يعني ما دامت طريقتهم مستقيمة في الطاعمة الله تعمالي في اتباع رسوله

<sup>(</sup>١) سقطت في نمخة ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>۲) سلطت ان لنخة (ب) ،

( صلعم ) والايمان بجدوده ، واقامة العبادتين جميعًا على ما جاء به ، ثم اتقُوا وُلَمنوا وذلك شرط ثان (١٠) ، يعنى واطاعوا الرسول في وصبه ، والقائم بامر مقامه ، واقاموا الدعوة اليه ، ظاهراً وباطناً ، ثم اتقوا واحسنوا ، وذلك شرط ثالث يعى واطاعوا الامام فيمن يقيمه ويوليه الامر ، واحسنوا في الدعوة الى توحيد الله تعالى بامامته ، فانهم اذا المذاهب والعلوم ، التي القوم ، وتأملها ولا ضيق في اديانهم ، فانهــــا معونة لهم على ما يحتاجون اليه في مقاومة الاعداء ، ومن يريد الطعن في الحدود ، فهذا تأويل الآية وليس فيه ترخيص ترك استعال الشريعة وانما هو ترخيص النظر في العلوم على الشرائط المذكورة . وجملة القول ان كل تأويل يؤدي الى تحليــل ما حرمه الله ، او تحريم ما احله ، او تغمير مراتب حدود الله تعالى ، ويكمون غمزة على الشريعـــة ، ومناسك الملة الحنيفية ، وداعياً الى ترك العمل بها ، واقتناء السعادة بالمكوف علمها ، فهو تأويل فاسد ، وموالينا الائمة الطاهرين علمهم السلام براء الى الله تعالى مما اوله ، ومن كل التأويل يخالف ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم وآله .

## النصل الوابع والعشرون من الباب الثامن

قال صاحب النصرة :

ان القضاء هو الابتداء، والتقدير هو الوسط والتام هو النهاية (٢،) لان التقدير لا يكون الا بالقضاء .

<sup>(</sup>١) في لسخة (ب) جاءت منه .

<sup>(</sup>٢) في نسخة (١) وردت التامة .

ثم قال :

ونقول :

ان فسيا تقدم من الكلام ينطوي الجواب على القضاء والقدر ، وفيه كفاية عن استيعاب الكلام عليه وتطويله ، بما عساه ينسب منا الى غير ما قصدناه .

## الباب التاسع من كتــاب الرياض

في الحكم بين الصادين ( فيها تكلم عليه في باب شريعة آدم ووصي نوح عليه السلام )

#### النصل الاول

قال صاحب الاصلاح:

فمن زعم أن أول النطاق عليهم السلام لم تكن له شريعة فقد غلط ، وغلط أيضاً حين عده في أصحاب العزائم على ما قد شرحناه ، لان الديمة أنما تتكون بنسخ شريعة ، أو بتجديد أخرى ، فأول النطقاء لم تتكن قبله شريعة فيلسخها ، ويستوجب بها أسم العزم على مسا قدمنا القول به ، بل كان أول من رسم السنيين في الدين من الامر والنهي ومن عمل للاستفادة رسوماً على ما رسمه سائر النطقاء في ظاهر شرائعهم التي يستدل بها على اللطائف - المستحبة فيها من معاني الامثال التي يستدل بها على اللطائف الحكماء ، وكل رسم كان من النطقاء عليهم السلام ، وكل أمر ونهي واستمباد فهو شريعة صفر أو كبر ، قل أم كثر ، وكل ناطق الف مقدار ما يؤمر به ، ولا يتعداه فمنهم من

الف كثيراً ، ومنهم من اقتصر على القلسل ، واقتصر على الرسوم والالفاظ ، كما نوى الصوم في شريعة موسى عليه السلام ، اقل مما هو والالفاظ ، كما نوى شريعة عيسى ما هو اكثر مما هو في شريعة عيسى ما هو اكثر مما هو وتنقص على حسب اختلاف (۱۱ ادوارهم ، وعلى مقدار ما امروابه ، وتنقص على حسب اختلاف (۱۱ ادوارهم ، وعلى مقدار ما امروابه ، الادوار انقضى بلا عمل ، ومضى اهله بلا استفادة ، ولا رسوم ظاهرة بحروا على احكامها ، لانه اذا لم يكن عملا ، ولا استفادة ، ولا رسوم ظاهرة تقام على الشريعة ، والتأويل به ولا باطن ، ولا دعوة حتيقية ، لان الدعوة والممنى يقتضي المثل ، والذا لم يكن ظاهر فلا باطن يقتضي الظاهر ، شريعة ، فالحلق مهمل ، والناس جهال ، لان العلم مع العمل ، وهو اصل الحكمة عند الحكماء كما قالوا : ( الحكة هي عمل مع عسلم ) وعال ان يقال ان اهمل ذلك الدور هكذا كان سبيلهم .

بلِ نقول :

ان اول النطقاء استوجب اسم الناطقية لتأليفه الشريعة ولولا ذلك لما عد من النطقاء الستة ، ولو استوجب اقامة اساس يدعو الى توحيد الله تعالى ، واذا لم تكن له شريعة ولا دعوة ، فلا رسوم تقوم بها الاتماء بعده في دوره ، فيقيمون اللواحتى على رسم سائر النطقاء وهذا اعتقاد سقيم ، ولا يجوز ان يقال انه لم يكن في ذلك الدور تنزيل ولا شريعة ، لان الامر والنهي انما يكون بوحي من الله ، واظهار امر الله هو تنزيل ، واذا ثبت الامر والنهي والتنزيل ، ثبتت الشريعة مظاهر الرسوم ، ودلت على ان الناطق الاول كانت له شريعة فضلا عما يدل

<sup>(</sup>١) في نسخة (ب) وردت اختلافهم في ادوارم .

عليه البرهان الاضطراري على ما قالت الحكاء . قال الله تعالى : (واتل عليهم نبأ ابن آدم بالحق اذ قرّا قربانا فتقبل من احدهما ولم يتقبل من الآخر) (الآية): فالقربان هو من الشرائع ، وهو اوكد اسباب الشريعة وقد امر الله به في كل شريعة ، وجعله اصل النسك والطهارة ، ومن اجل ذلك سمي القربان ملسكا ، قال الله تعالى : ( ولكل امة جعلنا الم جعلنا منسكا ليذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الانعام ] وقال : [ ولكل امة جعلنا الم جعلنا منسكا هم ناسكوه في المزانيك ) (الآية ): فالمنسك هو الموضع الذي يقرب فيه القربان ، وفي الحديث ، العرجاء نجر رجلها الى المنسك ، واللمهارة ، وسمي القربان نسكاً لانه غاية رسوم الدين ، وغاية القربة الى الله تعالى ، وعند الامم كلها ، وهسندا وكد اسباب الشريعة ، وسمي قرباناً لانهم يتقربون به الى الله تعالى ، وبقربهم الى الله تعالى ، وبكو والامر والنهي ، وهو اول رسوم الشريعة .

قال صاحب النصرة :

احتج صاحب الاصلاح في اثبات الشريعة لآدم عليه السلام بقول الله تعالى : ( واتل عليهم نبأ ابن آدم بالحق اذ قربا قربانا ) فذكر ان القربان لايكون الا من رسوم الشرائع بعد ان اطنب القول في الفرق بين العزبة والشريعة واكثر الشواهد على ذلك من اشعار العرب من غير فائدة تقع تحتها ولا حجة تصحح ما اراد اثباتــه ، وليس الامر في تأويل مذه الآية كاظن ، لانه لو كان القربان في هذا الموضع هو ما لا يكون الا في الشرائع الظاهرة ، من ذبح الاغنام والابل ، لكان كما ذكره ، لكن امر القربان في هـــذا الموضوع هو ما لا يكون في الشرائع وهو لكن امر القربان في هـــذا الموضوع هو ما لا يكون في الشرائع وهو القمة الحجج من تحت ايديهم ومن يقوم مقامهم اذا فارقوا العالم ، فهذه القصة ظاهر تأويلها عند الحكاء ، ولو انه قرأ هذه القصة الى آخرها

لبان له ان آدم عليه السلام لم تكن له شريعة ، اذ ارف احد ابنيه لم يواري سوأة اخيه ، ولم يحسن ذلك حتى بعـــث الله غرابا ببحـث في الارض ليريه كيف يواري سوأة اخيه ، فان مواراة الميت ودفنه من اي الوجوه كانت ، هي من الشرائع ولو كان لآدم شريعة لما كان يخفي عليه مكانها ، او الجري عليها هذا قوله .

ونقول :

ان الشريعة لآدم عليه السلام قد ثبتت بكون ما احتج به صاحب الاصلاح مثبتاً لها ، وكون ما اورده صاحب النصرة غير ناقص عليه فيها ، وذلك ان صاحب الاصلاح احتج في اثبات الشريعة التي هي من اثبات الشريعة والتي هي من رسوم النطقاء في عبادة الله تعالى ، والطريق الى معارف الاسباب من ظاهر الكتاب بالآية التي فيها ذكر القربان ، وبالآية الموجبة الكلية بقوله تعالى : ( ولكل امة جعلنا منسكا لم لكروا اسم الله) الآية : وبآية اخرى وهي : ( ولكل امة جعلنا منسكا م ناسكوه ) فتبت ولم يكن هذا قول صاحب النصرة وليس الامر في تأويل هذه الآية كا ظن يناقض (١٠ قول صاحب الاصلاح اذ لم يحتج صاحب الاصلاح في اثبتها ما اثبته بتأويل هذه الآية بل بظاهرها ، واذا كان قول صاحب الاصلاح مثبتا لشريعة آدم عليه السلام ، وقول صاحب النصرة في الرد عليه غير ناقض ، فالشريعة على حال ثبوتها ثابتة .

#### الفصل الثاني من الباب التاسع

وقول صاحب الاصلاح<sup>(۲)</sup> :

انه لو كان القربان مـــا لا يكون الا في الشرائــع الظاهرة من

١ ــ جات في لسخة (ب) برخس .

٧ ـ جاءت في نمخة (ب) التصرة .

ذبح الاغنام والابل ، لكان كها ذكره ، لكن امر القربان في هذا الموضوع هو ما لايكون في الشرائع على ما فسره وليس يناقض ايضاً قول صاحب الاصلاح ، بل موجب لما اوجبه اذ قوله الا مسا في الشرائع الطاهرة ايجاب للقربان فانه من رسوم الدين والشريعة الظاهرة ، وان كان قد دفع ان يكون المراد به ما يكون في الظاهر ، وليس يكاد ما قاله ان القربان في هذا الموضع لايكون في ظاهر الشريعة فينقض قول صاحب الاصلاح ، اذ ان ما قاله صاحب النصرة يجري جرى المدعوة التي لا تثبت الا بدليل ، هذا وجائز ان يكون ظاهره قائمًا موجوداً ، كما كان باطناً موجوداً ، لا الما والآية ليست ما يجري جرى المثل الذي يطلب تأويله ويترك ظاهره ، وإذا كان ذلك كذلك وكان ظاهر الآية يطلب تأويله ويترك ظاهره ، وإذا كان ذلك كذلك وكان ظاهر الآية مثبتاً للعمل ثابتاً كانت رسوم شريعة آدم عليه السلام ثابتة .

# الفصل الثالث من الباب التاسع

## ثم قول صاحب الاصلاح :

ان القربان هو اقامة الحجج من تحت ايديهم ، ومن يقوم مقامهم ، يرجب ان يكون لآدم ما يدعون هؤلاء اليه اذا الحجج ومن يقام من الحدود انما يقامون ليدعون الى ما يقوله الناطق ، ويرسمه الذي فيه مصلحة المدعوين اليه دنيا ودينا وآخرة وأولى ، ولا يخيلو آدم عليه السلام ان يكون ابا لأنه شرع الشريعة وسن الرسوم التي هي الحمكم الم يشرع شيئاً ولا اظهر رسماً صفر ام كبر من قوانين المبادة ، فلا حاجة به الى اقامة الحجج ، وبث الدعاة بمن يقوم مقامه اذ لم يخلف شيئا بحتاج ان يحفظ وتساس الامة به ، وبايجاب صاحب النصرة بتأويلة انه قسد اقام الحجج ووجبت الشريعة والرسوم ، فالشريعة لآدم عليه السلام.

#### النصل الرابع من الباب التاسع

وبعد فنقول :

لما كانت الحاجة الى الانبياء عليهم السلام اذا كانت لتعليم الامة ما تسعد به في الآخرة والدنيا ، وتهتدي الى مصالحها دنيا ودينا ، وكان آمم عليه السلام نبيا ، وجب ان يكون معلماً وهاديا ، واذا وجب ان يكون معلماً وهاديا ، واذا وجب ان يكون معلماً وهاديا ، وجب ان يحون معلم امت اله الذي تسعد وتهتدي الى مصالحها موجودا ، واذا وجب ان يسكون ذلك موجودا فليس ذلك الا قوانين العبادة التي هي الشريعة ، فالشريعة لآدم عليه السلام ثابتة ، يصح ذلك قول الله تعالى : (كان الناس امة واحدة ) يعني في الجهالة ، فبعث الله النبين مبشرين ومنذرين ، ( وانول معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيا اختلفوا فيسه ) الآية : قادم عليه السلام من النبين واذا كان نبيا فلم يبعثه الله الالكي يبشر وينذر ويحكم ويقضي بالمشارة والانذار ، والحكم والقضاء لا يكون الا بالرسوم والوضائع فالرسوم الذي هي الشريعة إذا ثابتة .

#### الفصل الخامس من الباب التاسع

وقال صاحب النصرة :

ولو انه قرأ هذه القسيمة الى آخرها ، لبان له ان آدم لم تكن له شريعة ، اذ احد ابنيه لم يواري سوأة اخيه ، ولم يحسن ذلك حتى بعث الله غراباً ببحث في الارض لبريه كيف يواري سوأة اخيه ، فان مواراة المبت ودفنه من اي الوجوه كانت ، هي من الشرائع ولو كان لآدم عليه السلام شريعة لما كان يخفي على ابنيه الاخدة بها ، فقول صادر عن غير بحث ولا فحص .

رنقول:

لو اعتمدُ صاحب الاصلاح المفالطة ، كفالطة صاحب النصرة اياه في باب الآية التي احتج بها في معنى القربان حسين قال : ليس الأهر في تأويل الآية كا ظن كان لا يخلو صاحب النصرة في نصرته ، اما ان يجعل للآية التي احتج بها في دفع شريعة آدم عليه السلام تأويلا ، ينفرد فيه فيحتج به وقد بطلت حجته في دفع ما يروم دفعه من شريعة آدم عليه السلام ، إذ بظاهر الآية احتجاجه اولا يجعل لها تأويلا اصلا ؟ ويجريها على ما يؤديه ظاهرها من معناها ، فلا تدل على شيء مما اراده ، والآية ليست بدالة على ان ابن آدم لما بحث الغراب في الارض فرآه وارى اخاه ودفعه ، فثبلت الحجة به له ، والآية هي : [ فبعث الله غراباً ليبحث في الارض لديه كيف يواري سوأة اخيه قال : يا ويلتي أعجزت ان اكون مشل الغراب فأواري سوأة أخي فأصبح من النادمين ) ولم يذكر انه واراه ولا دل على دفعه اياه .

#### الفصل السادس من الباب التاسع

هذا وتأويل الآية وباطنها لا يدل ايضاً على كل شيء من ذلك ، وذلك ان كلاً من الضد والولي اعتقد في العبادة لله تعالى شيئاً هو قربانه الذي به يتقرب الى الله تعالى ( فالفسسد اعتقد ان (۱) العبادة ) ليست الا بالظاهر من الاعمال فقط، وان الحلاص ليس الا" به وانه سيكون بهذا الاعتقاد والاخلاص فيه هو القائم مقام الرسول ( صلعم ) والولي اعتقد ان العبادة لله تعالى ليست الا بالظاهر الذي هو العمل ، وبالباطن الذي هو العمل ، وبالباطن الذي هو العمل مقام الرسول (صلعم) من قدمه الرسول صلى الله عليه وآله وارتضاه فتعاربا في ذلك (صلعم) من قدمه الرسول صلى الله عليه وآله وارتضاه فتعاربا في ذلك

١ - سقطت في نسخة (1) .

يوماً ، واختصها فيه الى النبي وأوضح كل منهها اعتقاده له فيا تعبد الله به ، وذلك قوله : ( اذ قرباً قرباناً ) اي اعتقد كل منهما فيا يقربه الى الله تعالى والى رسوله شيئًا فتقبل من احدهما وهو الوصي اي ارتضى الناطق القائم مقام الله اعتقاده في الله وفي عبادته ولم يتقبل من الآخر وهو الضد اي لم يرتضي الناطق اعتقاده كونه على غير وجهه ، وكان ارضاه الناطق عليه السلام ما ارتضاه من اعتقاد الوصى في نفسه من غير ان يصرح ظاهراً اشفاقاً من ان ينسب الضد منه الميل الى الولي من دونه، فقال: ( ان اكرمكم عند الله اتقاكم ) وكان قــد سمع الضد منه صلى الله عليه وآله يقول: اتقاكم ابو بكر فقدر مع سماعـــه ذلك من الرسول الآية التي قرأها انما قرأها لارتضائه اعتقاده وطريقته ؛ وانه القائم بعده ذلك ، فقام وفي قلب الضد انه قد غلب الولي ، فقال له لأقتلنك اي لأدفعنك من هذا الاعتقاد الذي لم يرتضيه منك وعن الأمر الذي تقدره انه لك ، فقال له الولي : انما يتقبل الله من المتقين يعني ان القائم مقام الله الذي هو الرسول لا يقيم مقامه احداً ، ولا يرتضي من الى الله تعالى باقامة معالمها جميعاً ، فعمد الضد الى الطمن والوقيعة في الولي ، وانه لا يعرف شيئًا فانهما ترافعا الى النبي عليه السلام في اعتقادهما فارتضى اعتقاده من اعتقاده ، فقال الولي : ( لأن بسطت الي بدك لتقتلني ما انا بباسط يدي اليك المقتلك اني اخاف الله رب العالمين) اي لئن الواجب ، ولا بمرضى بما اعتقد في عبادة الله (١) رب العالمين فاني لا افعل بك مثل ذلك ولا اطمن فيك فاني تحت امر الناطق القائم مقام الله الذي هو صاحب الدور ، ورب الأثمة ، وتحت طاعته ، واخافه ولا أقدم

١ – سلطت في نسخة ( أ ) .

على شيء الا بأمره ، فعمل هذا القول من الولى في الضد ففتر عما كان علمه ، فطوعت له نفسه قتل اخمه ، فنفسه على الضد الثاني ، جرى على الضد الذي كان لا يحل ولا يعقد ولا يشاور إلا معه ، اي لما اعـــاد الضد الاول ما جرى على الضد الثاني ، قال له ليس الاعتقاد في الله وفي عبادته الا ما قلت ، والذي قاله هذا يعني الولي فهو الحاد ، وحسن له الامر في الوضم من الولي ، ومنعه من رتبته ، ونسبه الى انــه لا يحسن شيئًا ، فتله اي دفعه عن مرتبته ، وتغلب عليه وقال : ليست العبادة الا بهذا الظاهر؛ ولا بما يقوله له هذا؛ فأصبح من الخـــاسرين لما عبد الله بطاعة الناطق ، من دون طاعة الاساس ، وبالظـــاهر من دون الباطن ، فيعث الله غراباً ببحث في الارض، اي لما تطاولت المدة وحان انتقال الضد ، اراد الولي ان محكم الحجة عليه ، لتكون مفارقته العالم بعد تذكير ، فيعث اليه ( وهو قوله (١) فبعث الله ) اي القائم مقام الناطق الذي هو القائم مقام الله رجلًا من اصحابه ليوضح له امره ومنزلته ، وما لله تعالى عنده من السر في سكوته عن طلب حقه ، ويجعل له مخرجًا مما فعله ، ويشوقه الى رد الحق الى اهـــله ، وذلك معنى بحث الغراب في الارض ليربه كيف يتخلص بما جني على نفسه ، ويرشده الى الواجب ، فالرجل الذي بعثه ولي الله لذلك هو. (محمد بن ابي بكر ) إذ هو من المختصين بالولي من جهة الدين ، وبالضد من جهة اللسب ، ففعل محمد ما بعث لأجله ؛ فتنبه الضد لجنايته ، ولانت نفسه وانقاد الى التزام ولايته ؛ فغلب الضد الثاني على رأيه ، ومنعه عن مراده ، فها هم به من الاقرار للولي بحقه ، فتحسر فقال في نفسه لما منع : [ يا ويلق أعجزت ان اكون مثل هذا الغراب [ اي يا ليت اني في مثابة هذا الرجل يعني محمداً ولده ، الذي هو غريب عن الولي ومثله في المحافظة على عهد الله ودينه وكتان

١ ــ سقطت في لسخة ( أ ) .

اسرار ولي الله ، فأصبح من النادمين على ما فاته من اتباع الولي اولاً ، وعلى فعله الذي يتنقل عليه الى دار الآخرة آخراً ، نموذ بالله من نقض المهد احتجاجاً به ، واذا كان هذا هكذا فليس فيه ما يكون لصاحب النصرة احتجاج على هذه الآية الا قول صاحب الاصلاح فيا اوجبه من رسوم الشريعة لآدم عليه السلام .

## الفصل السابع من الباب التاسع

هذا وقد ذكر ان الشرائع والوضائع والرسوم والسنين قد تزيد وتنقص بحسب الزمان الذي يحصل فيه الناطق وبحسب ما يحتاج اليه في استصلاح الامة ، وقد جاءت الروايات ان غسل الموتى والتحنيط والتكفين والدفن من شرح آدم عليه السلام ، واذا كانت الأخبار بذلك قد تواترت على ما ذكر ، لم تكن هذه الآية فيا اخبرت من ذكر الغراب والبحث في الارض عند قتل ابن آدم الا جارباً مجرى الامثال التي يطلب تأويلها ، ولا يؤخذ ظاهرها على ما فعلناه ويولناه ، فالشريعة لآدم عليه السلام ثابتة الفصل .

#### الفصل الثامن من الباب التاسع

#### ثم نقول :

ان الاحتجاج بهذه الآية في دفع رسوم شريعة آدم عليه السلام يبطل ذلك ان دفن الموتى ليس من الامور التي ارتفعت بارتفاعها رسومهــــا والتي هي الطهارة ، والصلاة ، والزكاة ، وســـائر الاعمال، فيكون بارتفاع رسمه ارتفاع سائر رسوم الشرائع التي هي اسس العبادة ، وانحا هو نوع من انواع ما يفعل بالموتى من احراق بالنار، او طرح في الماء،

او حمل الى كهف او صحراء ، او دفن في الارض ، او اطمام للسباع ، واذا كان نوعاً من انواع رمم من رسوم الشريعة ، امتنع ان يكون بارتفاعه رسم الدفن الذي يجوز ان يكون بدله غيره يبطل رسوم الشرع كله ، واذا امتنم الامر في ذلك ثبت الشرع لآدم عليه السلام .

# الفصل التاسع من الباب التاسع

قال صاحب النصرة :

ان آدم عليه السلام لم يكن صاحب شريعة ، لانه لو كان صاحب شريعة لكان امر الله تعالى للملائكة بسجودهم اياه بواسطته .

ونقول .

قد اوجب صاحب النصرة بقوله ذلك ان آدم عليه السلام صاحب شريعة وذلك ان امر الله تعالى لللائكة بالسجود، وان كان في الظاهر لا من جهة آدم عليه السلام ، لم يكن الا بواسطته ، بدليل ان الامر بالسجود له غير بالسجود له غير عال ، او هو غير مصطفى ، وكان الأمر بالسجود له غير كال وهو مصطفى ، بقول الله تعالى : كال وهو مصطفى أدم ونوحا) الآية: واذا كان مصطفى فين المحال ان يأمر الله من هو دون المصطفى الا بواسطة المصطفى ؛ فأمر الله للملائكة بالسجود لادم لم يكن الا بواسطته ، واذا كان بواسطته فالشريعة له ثابتة بقوله .

## النصل العاشر من الباب التاسع

ثم ان امر الله بالسجود لآدم عليه السلام بقوله استجدوا لآدم ، كأمره لبني اسرائيل بقوله: ( يا بني اسرائيل اذكروا نعمتي التي انعمت

عليكم (۱) واوفوا بعهدي اوف بعهدكم وإياي فارهبون وآمنوا بسا الولت مصدقاً لما معكم ولا تكونوا اول كافر ولا تشتروا بآياتي ثنا قليلا وإياي فاتقون ، ولا تلبثوا الحق بالباطل وتكتموا الحق وانتم تعلمون وأقيموا الصلاة وآنوا الزكاة واركموا مع الراكمين ) الذي هو وان كان في الظاهر على صيغة لا تدل على انه واسطة ، فبوالله عمد وصوله اليهم ، ولو جاز ان يقال ان محداً لا شريعة له لاجلل ان تعري (۳) الآية ) بذكر اهر الله تعالى لبني اسرائيل بما يدل على ان الامر بواسطته اذ اضيفت الآيتين في باب كونها غير دالتين على واسطة اصيلة واحدة ، وهذا من الحال فان امر الله تعالى لبني اسرائيل بما يدل المواسطة اصيلة واحدة ، وهذا من الحال فان امر الله تعالى لبني اسرائيل عمل عمد ، واذا كان في الظاهر خالياً من ذكر (۳) واسطة فلم تكن الا بواسطة عمد ، واذا كان في الظاهر خالياً من ذكر (۳) واسطة فلم تكن الا بواسطة عمد ، واذا كان محالاً عالة له .

#### الفصل الحادي عشر من الباب التاسع

قال صاحب النصرة :

والملائكة ليسوا مكلفين ولا واجب عليهم استمال الشريعة لأنهم لا يعصون الله طرفة عين ، بل يسبحون مجمد ربهم ، ويفعلون ما يؤمرون . نته ا

ونقول :

ان الملائك الذين كلفوا لو لم يكونوا بمن يكلفون لما كلفهم تمالى بالسجود لآدم ، ولا امرهم به بقوله اسجدوا لآم ، وان الملائكة الذين ليسو مكلفين هم الذين لم يكونوا في دار الجسم قط ، ولا كانوا قائمين بالقوة قط ، فخرجوا الى الفعل وهم الجدود في دار الازل وانحا المراد

<sup>(</sup>١) في نسخة (أ) وردت علي .

<sup>(</sup>٢) سقطت في نسخة ( أ ) . آ

<sup>(</sup>٣) ستطت في نمخة (١) .

بالملائكة المكلفين الملأ الذين كانوا في دار الطبيعة ، وملكوا الفضائسل التي بها تشابه من في دار الأزل من الملائكة الابداعية والانبمائية على ما بيناء فيا تقدم اذ لا يتقدم الا من في دار الابداع والانبماث ، وأما السجود ، وامثال السجود ، من رسوم العبادات والاعمال ، التي لا توجد الا في عالم الطبيعة ، والمكلفون انما كلفوا اقامة العبادتين لينالوا بهما من الزيادة وبركات السعادة ما يعلي الله جدم به ، وينالوا تمامية تكسبهم التأزل والبقاء ، ولذلك كان تكليف الملائكة ودعاءهم الى العمل .

# الفصل الثاني عشر من الباب التاسع

قال صاحب النصرة :

قال: ولو كان سجود الملائكة لآدم شريعة لهم لكان آدم يقول: ان الله يأمركم ان تسجدوا وتطيعوني ، وكان يجاهد من خالفه في امر الله كا كان من جميم النطقاء .

ونقول :

ان لساحب الاصلاح ان يقول: ليس لأجل ان آدم لم يقل ان الله يأمركم ان تسجدوا لي وتطيعوني فيجب ان لا يكون السجود من رسوم الشريعة ، فان النبي على اكله لم يقل لبني اسرائيل ان الله يأمركم ان تقيعوا الصلاة ، وتؤثرا الزكاة لي ، ولم يكن بدليل على ان الصلاة والزكاة وجميع ما امرهم به ليس من رسوم الشريعية ، ثم لو كانت الشرائع ثبتت بكون شارعها مجاهداً لكان عيسى عليه السلام لا شريعة له ، اذ لم يجاهد وهذا لا يصح .

## النصل الثالث عشر من الباب التاسع

قال صاحب النصرة :

وايضاً فان الله تمالى لم يذكر في القرآن انه كان لآدم عليه السلام قوم واتباع ، ولا ذكر ارساله كما ذكر غيره ، فقال ( انا ارســــلنا نوحاً ) ولم يذكر في جملة الشريعة بقوله : ( شرع لكم من الدين مــا اوصى به نوحاً والذي اوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى ان اقيموا الدين ولا تتفرقوا ) (١) الآية :

ان صاحب النصرة ما انصف في احتجاجه ، ولا تأمل قول صاحب الإصلاح في كتابه ، أما آدم فهو مذكور في القرآن ، وأتباعه وقومه الملائكة المأمورون بالسجود له الذين تعلموا منه الأسماء على ما امر الله تمالى به بقوله تمالى : [ يا آدم انبتهم بأسمائهم ] وأما ذكر ارساله فلا يكون ارسال اعظم من ارساله ٬ لأن ارسال الرسل الما وجب لأن يكونوا خلفاء الله في ارضه بكون الله تعالى ممتنعاً عن الادراك وقــد نص اللته تعالى في كتابه بأنه جعله خليفة في الارض برجم اهلها البه فيما يحتاجون اليه من امر اديانهم ، وما كونه غير مذكور في جملة من بين اسم من شرع الشريعة في الآية ، فقل قال صاحب الاصلاح: انه لما لم يكن من أولي العزم لم يذكر معهم لأنه لم يكن صاحب عزيمة وانه ان جاز ان یکون ان بخرج آدم من جملة اصحاب (۲) الشرائع لأجــل ان اسمه غير مذكور مع الخسة عليهم السلام جاز ايضــــا لكُونه غير مذكور في جملة الذين كان يوحى اليهم ، بقوله تعالى ( انــــا أوحينـــا اليك كما اوحينا الى نوح والنبين من بعده واوحينا الى ابراهيم واساعيل واستحاق ويعقوب والاسباط وعيسى وأيوب ويونس وهرون وسليان ) الآية ان يخرج من جملتهم ، وذلك محال والقول قول صاحب الاصلاح من دونه ،

<sup>(</sup>١) سقطت بلسخة (١) .

<sup>(</sup>٢) سلطت في نسخة (١) .

# الفصل الرابع عشر من الباب التاسع

قال صاحب النصرة :

وايضاً فانه ينمغي لنا ان نعرف علة كون الشريعة ، حتى يصح لنا ان نقول ان آدم عليه السلام لم تكن له شريعة .

فنقول :

ان العلة في وجوب الشريعة اهمال الحدود ، وتعطيلها ، ومتابعة الخلق الضد ، وادعاؤهم له ما لم يجعله الله فيه ، وهذا المعنى لم يكن ولم يظهر على رأس آدم ، اذ ان العالم الذين كانوا قبـــله ، واهله كانوا جارين على الحدود ، ولم يخالف احدهم حــــدا واحدا كما اخبروهم عن انفسهم اذ قالوا : ( اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدمــاء ونحن نسبح مجمدك ونقدس لك ) الآية: فلم يجب على آدم اقامة الشريمة هذا قوله .

ونقول:

ان العلة في وجوب وجود الشريعة غير ما ذهب البه صاحب النصرة بقوله اهمال الحدود ، وتعطيلها ، ومتابعة الخلق للضد ، فان ذلك لا يوجب شريعة ، ولا يثبتها الا اننا ننوب فنقول : امـا العلة في وجوب وجود الشريعة التي هي رسوم الاعمال ، وقد بيناها في كتابنا المعروف ( بالمصابيح في الامامة ) واقربها حاجة الناس اولا على طبقاتهم في بقائهم الى ما يتحرسون به من الهلاك من الرسوم التي بها تحقن الدماء وتتحصن (١) الفروج ، والاموال ، وبهـــا تقتدي في الامور الضرورية التي تحدث فيا بينهم ، ولولا وجودها لوقفت امورهم ، ولكان يهلك بعضهم بعض ، يقصد القوي من دونه في القوة لغضبه على مايملكه من مال ، وغيره ، واتقاد نيران الفتن بينهم ثم لامتناع الامر في حكمة الصانع تعالى ان يعدم خلقه ما يحرسهم به من الهلاك ثابتاً ، فالرسوم التي هي الشريعة اذاً وجودها ضروري .

١ \_ في نسخة ( أ ) جاءت ( و تتحفظ )

#### الفصل الخامس عشر من الباب التاسع

ثم نقول :

انما صار وجودها اعني رسوم الشرائع وجوداً ضروريا ، لان الانفس التي للبشر لا يفتر كل منهما لمن فعلها ( التي يختص بها فيحدث ١١٠ من تلك الافعال ) ما لا يستفنى فيه عن رسوم تخرس الجاعة بها بالاعتصام بوئاتها ، ويأمن معها بعضهم بعض واذا كانت الرسوم وجودها ضروريا.

فنقول :

ان منها ما وجودها في كل زمان ووقت ضروري ، ومنها ما ليس ضروري ، وقد يوجد في وقت ولا يوجد في آخر ( وقت ) (٢) ويزيد وينقص فأماً ما وجوده ضروري ، فالتقرب الى الله تعالى ورسم القوى والقصاص في الانفس والاشخاص ، ورسم النكاح ، وقسمة الاموال مثل المواريث وغيرها ، ورسم تغيب الموتى ، ورسم استخلاص الحقوق ، واعادتها الى اربابها ، وذلك ان للبئر انفسا ثلاثة : الناطقة التي لها التميز والفكر، وهي تعرف ان لها خالقا ، وتخضع بالطبع له ، وعن ذلك تتقرب الله ، أم قلت ، والحسية التي له فبالنصبية منها تفضب ، وتحب النابة ، والقهر والانتقام ، والحظم ، وتقتل ، وتجور ، فتضطر الى رسوم بها يندفع بأس (٣) بعضهم عن بعض ، ويؤخذ من المظالم الممتدي حتى المظلوم ، اما في الانفس بعضهم عن بعض ، ويؤخذ من المظالم الممتدي حتى المظلوم ، اما في الانفس بالقوة واما في الجسد بالقصاص ، واما ما يجري بحرى الدية ، وبالشهوانية منها تللب الملذ والنكاح ضرورة ، فتضطر الى رسوم تزيل الاعتصام بها غائلة الغيرة فيا بينهم التي تؤديم الى القتل ، فهذه النفس تطلب ال

<sup>، –</sup> سقطت الجملة بتمامها في نسخة (1).

٧ ــ سقطت في نــخة (1)

<sup>(</sup>٣) سلطت في نسخة (١)

تكون الاموال كلها لها من اي وجه كانت ضرورة ، فتضطر الى رسوم يأمن بها بعضهم بعضاً من غش ومكر وخديعة ، يؤديهم الى المغالبة والمقاتلة، وهذه الانفس مجرصها تتحرك في طلبالمعاش، والمعاملات ضرورة ، فتضطر مع كون الغدر والمكر في الطباع الى رسوم يجري المدعي والمنكر عليها في استخلاص الحق لاهله ، والموت ضروري بينهم ولا بد لهم من تغييب شخص الميت من بينهم اما بالدفن ٬ والاحراق ٬ والطَّرح في الا وَدية ٬ او غير ذلك والا عاد بالضرر عليهم فيضطر الى اعتاد احد هذه الافعــال فهذه ستة ابواب تجري مجری الاجناس ، وتقع تحتماً انواع ضروري وجودها بين البشر ابداً ، واما ما ليس بضروري ويوجد تارة زائداً واخرى ناقصاً ، فهي الرسوم في عبادة الله تعالى ، والتقرب اليـه في معرفــة حدوده ، التي بها تنال التامية ، ويقع ذلك تحت جنس التقرب الى الله ، وهذه الرسوم كلها من الشريعة ، ولا بد من واضع لها اولاً ، ومرسم اياهـــا بين البشر في بدء وجودها ، واذا كانت هذَّه الرَّسوم وجودها بوجود البشر ، وكان آدم عليه السلام من البشر ، وملائكته ، فالشريعة ثابتة له .

#### الفصل السادس عشر من الباب التاسع

واما من كان قبل آدم فحكه حكم من يكون في آخر الدور السابع مثلاً بمثل وهو لم يخاو من الرسوم الضرورية وجودها ، التي ذكرناها ، وانها كان خلواً من الرسوم التي تقع تحت بحلس العبادة في التقرب الى الله تمالى ، التي قلنا أنها قد تزيد مرة وتنقص اخرى ، وبها تكتسب الكمال الثاني ، فبعث الله تمالى آدم عليه السلام ليعلمهم وغسيرهم مالم يكونوا يعلمون ، ويكسبهم التامية أذا كانوا ناقصين ، وارت كانوا عن الغير بالفضل متميزين وقاصرين عن درجة الكمال ، بتركهم العمل في العبادة فشرع ، وقان ، ودعا الى العبادتين علماً وعملا ، فنهم من اتبع واطاع،

ومنهم من امتنع والتوى عليه على الستة السابقة في ابتداء الادوار ، فعلى هذا كان امر اولئك .

#### الفصل السابع عشر من الباب التاسع

قال صاحب النصرة .

وانما وجب على نوح عليه السلام اقامتها يعني الشريعة ، اذا كان قبل دوره ادواراً على مخالفة الحدود ، واتباعهم الاضداد ، مثل الود ، والسواع ، ويغوث وغيرهم . فوجب على نوح عليه السلام اقامتها ، ليهاك من هلك عن بينة ، ويميى من يميى عن بينة .

ونقول :

قوله ذلك لا يقتضي ان يكون آدم لا شريعة له ، بل يوجب ان يكون له رسوم وشريعة ، وذلك انه قسد ارجب ان دوراً دار على خالفة الحدود واتباعهم الاضداد ، والمخالفة أنما تقع للمتبوع من التابع ، بتركه امره ، ورسمه ، فثبوت المخالفة بقوله صارت الرسوم التي هي الشريعة ، وبها وقعت المخالفة ثابثة لآدم عليه السلام ، اذن فالشريعة . له ثابتة .

#### الغصل الثامن عشر من الباب التاسع

قال صاحب الاصلاح :

وقد روي آن الله عز وجل أمر آدم عليه السلام ان يضرب خيمة انزلها من الجنة ويجعلها قبلته وقبلة ولده ، ثم بنى شيث بعــــده مكان الشريعة وأحكها وجمع فيها التنزيل والتأويل وأقام فروعها واصولهــــا وحكم فروضها .

ونقول :

ان قول صاحب الاصلاح ثابت اذ ان لآدم شريعة ورسوم كما لفيره من النطقاء .

# الفصل التاسع عشر من الباب التاسع

قول صاحب النصرة :

ان في تركيب العالم ونظمه في باب الدلالة على التوحيد ، غني عن وضع الأعمال والأوضياع ، وأن وضع الأعمال والاشارات قد ازال كثيراً من الخلق عن التوحيد وأرقعهم في التشبيه ، وهذا محـــال جداً ، وذلك ان تركيب العــــالم ، ونظم وعجائب حكمته ، ومــا في تركيب عالم الأجسام ، وتأليف الابدان ، ومزاوجة الطبائع المتضادة ، في الأجسام المتباينة ، والأشخاص القدرة في باب الدلالة على التوحيد ، غني عن وضع افعال ، وأعمال متشابهة ، وأوضاع مختلفة تدل على معان متفقة ، وعن امثال مثلة على ممثول قائم ، ودلائل قائمة على مدلول واضح ، وما في هذه الدلائل ، والأعمال المتناقضة من طريق الظاهر ، وما في هذه الأمثــال المضروبة لاقامة حدود معلومة ، دليل على نفس المتوحد اذ الأفعال المحكمة المتقنة العجيبة من العالم ، والأنفس تغني عن الأعمال والاشارات ، بل كثير من هذه الاشارات والأعسال والالفاظ الظاهرة ازالت اكثر الخلق عن التوحيد ، وأوقعتهم في التشبيه الذي لا يليق بأدنى مخلوق من مخلوقاته ، محصول قوله ذلك ان في تركيب العالم ونظمه في باب الدلالة على النوحيد ، غنيَّ عن وضم الأعـــــال والأوضاع ، وأن وضع الأعمال والاشارات قد ازال كثيراً من الحلق عن التوحيد ، وأوقعهم في التشبيه .

فنقول :

ان قوله ذلك يوجب ارسال الرسل وهذا فضل لا يحتاج اليهم ، وذلك ان

العالم اذا كان محكماً متقنباً دالاً على التوحيد ، وكان ارسال الرسل عليهم السلام (١) للدعوة ، والدلالة على التوحيد فارسالهم مع وجود دليل هو أن غيرهم قائم بما لأجله ارسالهم فضل لا محتاج اليه ، ولست ادري كيف ذهب عليه ذلك ، مسم وضوح الأمر بأنَّ يكون العالم محكماً متقناً ليس بكاف في باب الدلالة على التوحيد ? ان لم يكن موجوداً من موجودات من ارتفعت منزلته في العلم من جهة تعليم الحدود اياه كيفية الأعمال ، والاشارات التي يجمعها التنزيل ، والشريعة ، فيتفكر ، ويستنبط ، ويستدل منه على ما يريده من معرفة حدود الله تعالى ، وآياته المفترض على البشر علمها ، بقول الله تعالى : [ حتى اذا جاءوا قال اكذبتم بآياتي ولم تحيطوا بهـا علماً ] امَّا اذا كنتم تعلمون وهي السابقات في الوجود من الجواهر الشريفة التي هي الملائكة المقربون ، وكذلك من الأمر اذا احتيج الى الأعمال ، والاشارات ، والتنبيه ، والتعليم الذي ليس كل من علم وعمل وتنبه امكنه ان يستدل من الموجودات حقيقة الاستدلال ، فكيف اذا لم يعلم ? وفي الجلة فالقول المؤدي الى تعطيل مراتب الحدود قول ليس من اعتقادنا ، ولا من مذهب موالينا صلى الله عليهم وسلم ، ولعل هذا القول انمــا اثبته الاضداد في الكتاب ، ليكون منسوباً الى صاحب الكتاب والله أعلم .

## الغصل العشرون من الباب التاسع

ثم ان الأعمال ليس موضوعها للتوحيد فقط ، بل لتقويم النفس في العبادة وللتشبيه بالملأ الأعلى ، واكتسابها بالرياضة للاخلاق الشريفة ، والعدادة وللتشبيه بالملأ الأعلى ، واكتسابها بالرياضة للاخلاق الشريفة ، والعدادة الكرية التي بها تنهيأ للاتحاد بما فوقها ، ولاخراجها من رزالة

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (١) . `

القوة ، التي انقاذ ثمرف العقل بالتوفر على فروضها ، والمكوف على معالمها ، فلولا الأعسال والمناسك في الملة ، وما فيها من تمامية الأنفس بالمواظبة علمها ، والأخذ بها ، لهلكت الأنفس ، ولذلك لم يرد الله تعالى على الملائكة حين قدروا ان ما هم عليه من العبادة كاف في باب القربة الى الله تمالى ، والتمامية لهم ، وانهم غير محتاجين بما هم عليه الى خليفة يعلمهم شيئًا يأمرهم بالعمل ، بقوله : [ اني أعلم ما لا تعلمون ] وانحا قال الله تعالى ذلك ، لان الأكوان لمَّا كَانتُ من تقديره تعالى، وحكمته ان تكون بين القوة والفعل مترددة ، فتارة تكون بالقوة قائمة ، وتارة تكون بالفمل قائمة ، وكان الشيء لذلك عند انتهائه فيما له ان ينتهي اليه من القوة والفعل يرجع قهقرياً ، اذا كان بالقوة الى الفعل ، واذا كان بالفعل الى القوة ، مثل الحار الذي اذا انتهى من الحرارة بطنت الحرارة ، وظهرت البرودة ، ومثل الذائب من الاجسام وغيره ، وكذلك البارد اذا انتهى من البرودة بطنت البرودة ، وظهرت الحرارة ، ومثل الثلج ، ومثل المنعقد المجتمعة اجزاءه من الجبال اذا تناهى فما له انعقد ، وهي اليبوسة ، وظهر الانحلال في اجزاءه فيتفرق فيعود رملا ، وغير ذلك من الموجودات في دار الطبيعة ، وكان العلم والجهل في عالم الكون والفساد ، كذلك تارة يكون الجهل بالفعل قائمًا ، والعلم بالقوة ، بمنى ان الجهل يكون عاماً بوجود اهله ، والجهل (٢) مفقوداً بقلة اهله ، وكان الوقت وقت استيلاء الجهل ، وبلوغه نهايته بالفعل ، واستبطان العلم ، وبلوغه غاية نهايته بالقوة باندراس اثار المعلمين ، وتعطل مراسم الشرائع والأعمال بتطاول المدة ، وتصرم الأزمـــان ، اعنى بالشرائم ما ليس بضروري وجوده من الرلموم والمناسك ، وكان اعني اللَّا المتسميِّن بالملائكة في انفسهم اخباراً ، وفضلائهم حملة العلم في ذلك الزمان ، ومن يعبد الله على حرفٌ ؛ فقد رووا انما هم عليه كاف في باب العبادة ، والتامية ، وكان

٢ ـ في نسخة (ب) . جاءتو ( والم )

الأمر بخلاف ما قدروه ، إذا كانوا محتاجين في النامية الى معرفة الحدود السابقين في الوجود ، الذين هم في دار الابداع والانبعاث الاول ، ومعرفة المتأخرين في الوجود مثل الانبعاث الثاني ، والى العمل بحسا يكسبهم التمامية ، ولمَّا علموا ان زمانهم زمـــان تمامية دور الجبل ، ولا انهم في دور العلم ؛ ودور العمل ؛ علم تعالى ان تركهم على ما هم عليه مع بلوغ الجمل غايته كون الزمان زمان ابتداء العلم بالظهور ، مما ينافي الحكة فقال عز وجل : انني اعلم من انتهاء (١) الجهل في العمالم الى غايته في الفعل ، وتمام دوره ، وظهوره ، ومن بلوغ العلم في العالم الى غايته في القوة ، وعودة التوبة اليه في الظهور ، وقيام الحاجة في ظهوره بالفعل ، الى اقامة المعلمين ، والهادين ، ما لا تعلمون ، فأرسل الله آدم عليــــه السلام بان جعله خليفة له ليظهر العلم، ويكسبهم التمامية بالفعل، ويدلهم على معرفة الحدود ، ويعلمهم ما لا يكونوا يعلمون ، وكان ابتداء الأمر في خروج العلم من القوة الى الفعل ، بوجود اهله من ايامه عليه السلام وانتهائه يمتد الى القائم سلام الله عليه ، وكذلك يقسال ان القائم عليه السلام اذا ظهر ، صار العلم بالفعل ، يعني انه يعم ، ويكار اهله ، ويستبطن الجهل ، بمعنى يقل أهله ، وينقطع أصله ، وما يقال رواية : ان كنوز الارض تظهر في ايامه ، وتقذفها الى ظاهرها ، هو اشارة القائم الى قيام العلم بالفعل ، فيظهر جميع ما أودع بطون الكتب المنزلة ، والرموز المعقدة ، وإذا كانت الملائكة مع وجود الساوات ، وحسن نظمها ، واتقان تركيب موجودات العالم ، لم يكونوا يعلمون ، ولا كانت لهم تمامية ، ولا استدلال منها ، إلا بما علمهم آدم عليه السلام ، ودعاهم البه من العمل ، كان ما ذكره صاحب النصرة غير مستقصى ، وكانت الاعمال ، والاشارات ، والأمثال غير مستغنى عنها ، في باب الاستدلال

<sup>(</sup>١) في لمحة (أ) جامت ( اشبهاء ) .

منها على التوحيد ، والسياسة ، وتقويم النفس ، ورياضتها في معرفة الحدود ، واخراجها الى الفعل(١٠ ، واذا كان ذلك كذلك ، فآدم صاحب شريعة ورسوم دعا اليها ، ودل على حدود الله وتوحيده .

#### الفصل الحادي والعشرون من الباب التاسع

قال صاحب النصرة :

ايقول صاحب هذه المقالة أن الخلق في الدور العظيم لم يعرفوا حيث لم تكن فيا بينهم شريعة ظاهرة متسابهة ? أو يقول أن القائم عليه السلام في رفع الشرائع الممثلة يبطل معرفة التوحيد ، ومخرج الناس الى القول بالتعطيل ? فأذا كان الخلق لم يجهاوا التوحيد ، ولا في دور القائم أيضا يجهاونه ، مع رفع الشرائسع ، كان جائزاً أن يكون آدم عليه السلام دعا الناس إلى التوحيد (٢) بغير أشارات ، وضرب أمثال هذا بعوله .

ونقول :

قد تقدم من كلامنا على العلم والجهل وكون احدهما تارة بالقوة ، وتارة بالفول ، ما ينطوي فيه شرح الحال ، فيا كان عليه الحلق في الدور المعظيم ، وكونهم في نهاية الجهل على مقتضى قول صاحب النصرة ، تصير دعوة آدم عليه السلام ، وكونه معلماً لتابعيه معالم التوحيد ، فضلا ، م يكن يحتاج اليسه ، وذلك انه اوجب ان القوم كافرا عارفين بالتوحيد ) وذلك انه اوجب ان القوم كافرا عارفين "التوحيد ) لم تكن دعوة آدم اياهم الى الشيء الذي كافرا يعرفونه الا فضلا لا يحتاج اليه ، وذلك من الحال ، فان

<sup>(</sup>١) جاءت ( بالفيل ) في نسخة (ب)..

<sup>(</sup>٢) سقطت بنسخة (ب) .

<sup>(</sup>٣) سقطت الجلة بتامها في نسخة (١)

القوم لم يكونوا محتاجين الى ما به تمامية انفسهم ، ولما ارسل الله تعالى آدم اليهم ، ولا جعله خليفة له فيهم ، ولا اصطفاه من بينهم ، ولا اوجب له عليهم طاعة ، ولا رجوعـــاً اليه فيا لم يكونوا يعلمون ، لك ) تقديراً منهم انهم بالغون في التسبيح ، والتقديس ، والتوحيد ، وان ما هم فيه كاف في باب العبادة ، ومعرفة الحدود ، فعلم الله تعالى من امرهم ما اوجبت رحمته اصطفاء آدم من بينهم ، وارساله اليهم بــــأن يجعله خليفة في تعليمهم ، ليدعوهم الى ما به عاميتهم من العمل ، والعلم جيماً ، المؤدي الى معرفة الحدود التي يصح فيها التوحيد ، ولذلك قال : ه اني اعلم ما لا تعلمون ۽ ، لانه تعالى علم انهم ناقصون ، وان الجهل قـــد انتهى في الفعل ؛ وان العمل قد آن ان يبدأ في الظهور ، وهم لم يعلموا ذلك فوجب في الحكمة اقامة رسم التعليم الذي هو سبب انبساط العلم، وكثرة الهله ، فاصطفى الله آدم فشرع ، وعبُّم كما قال الله تعـــالى : ﴿ وَعَلَمَ آدَمُ الْاسْمَاءُ كُلُّهَا ثُمْ عَرْضُهُمْ عَلَى الْمُلَّكَةُ فَقَالَ انْبَنُونِي بَاسْمَاءُ هَؤُلاء ان كنتم صادقين قالوا سبحانك لا علم لنا الا ما علمتنا انك انت العلم الحكيم قال يا آدم انبئهم باسماعم فلمًّا انبأهم باسماعم قال: الم اقل لكم اني اعلم غيب السمااوات والارض ، الآية . فالقوم كانوا اغير عالمــــين ، ولكونهم كذلك جاءهم آدم معلمًا لهم .

#### الفصل الثاني والعشرون من الباب التاسع

#### ونقول :

وأمًّا قوله وايجابه ان الخلق لم يكونوا اولاً في دور القائم (صلم) يجهلون التوحيد . لو لم يكونوا جاهلين لم يحتنهم استنباطه الا مسن جهة المؤيدين ، بما فيه تمامية ذواتهم ، وصورهم ، لما اصطفى مسن بينهم آدم فيكون خليفة الله تعالى في تعليمهم ما فيه مصالحهم عاجلا واعطـــاءهم منزلة ، تكون لهم ، وقـــوله ولا في دور القــــاثم يجهلون ، فإن كان مراده ما علمه صورة الدعوة من كون دور القائم ( صلعم ) قبل ظهوره ، وقبل وجوده من عالم الطبيعة حين يكون محفوظاً بخلفائه ودعاته بعد تمامية دور محسد المصطفى ( صلعم ) وآله الى وقته ، وظهور آياته في العالم ، فهو صدق فان العلم حينئذ قــد استعلى منارة ظهوره بكاثرة العاماء وهو الوقت الذي قال الله تعالى : ( يوم يجعل الولدان شيباً ) وان كان مراده بقوله في دور القائم لا يجهلون بعد القائم ( صلعم ) الذي هو صاحب الدور السابع ، وفصل الخطاب ، وتمايز اهل الجنة من اهل النار ، واغلاق بأب التعليم ، والتوبة فــلا تصح ، لأنهم لا يبقون عالمين ، ولا يكونوا من أهل العلم اذ ذلك الزمان زمان المياه ان تفيض فتبطن ، وزمان اليبوسة والقشف ان يستولي فيظهـر ، وكلام صاحب النصرة في ذلـك غير مستقصى .

#### الغصل الثالث والعشرون من الباب التاسع

وفي الجلة فان صاحب النصرة الما أورد هذه الأقاويل والاستشهادات نصرة لصاحب المحصول في دفعه الشريعة آدم ، ولا يخلو آدم في دعائه المام ، وكونه نبيا معلما هاديا ان يكون إما انه دعام بالترغيب في الجنة وجوار رب العالمين ، أو دعام بالترهيب في الجعم والبعد عن رحمة أحسن الحالمين ، أو بها جميعا ، فان كان دعام بالترغيب (١٠) فلا يكون الترغيب مع كون المرغب فيه غسير محسوس إلا بضرب

<sup>(</sup>١) سقطت الجلة بتامها في النسخة (١)

الأمثال والاخبار عنه بما يعرف من المحسوسات من انواع اللذات والنعم (۱) والمواضع الطبية من مساكن ، وبساتين ، وأنهار ، وأشجار ليقع عندم تصدره ، وذلك صيغة الكلام الذي يقتضي التأويل ، وإن دعام بالترهيب فذلك قوله لا يكون إلا يضرب الأمثال لهم بما يرهب منه لعالم الحس لتصوره ، ويجري في التأويل عنه بجرى غيره بما تقدم ، وان كان دعا بهما جميعا ، فكلامه لم يخل من ظاهر معمول به ، فيقتضي تأويلا ، وإذا كار فلك كذلك كانت الأقسام الثلاثة موجبة لظاهرة .

# الفصل المرابع والعثرون من الباب التاسع

ثم نقول :

لا يخلو آدم عليه السلام ان يكون إما دعا أهل زمانه الى طاعة الله تعالى ، وطاعته بالحكمة ، أو بغير الحكمة ، فليس يليي ، وذلك محال ، واعتقاده خروج من الدين ، وإن كان دعاهم بالحكمة ، والحكمة تعتضي العلم ، والعمل جميعاً ، فآدم اذاً صاحب شريعة تجمع العلم والعمل اللذين هما عبادة الله ، وبها ينال الكمال ، والارتقاء الى منازل الكرامة .

## الفصل الخامس والعشرون من الباب التاسع

وأمًّا القائم عليه السلام وقوله : انه يرفع الشرائع .

فنقول :

ان اعتقاد ذلك سقم ، فليس تقدير وجوده من عالم الطبيعة منهماً من طريق الانبعات الثاني ، لانه لا يبطل شيئاً مما يتعلق بعبادة الله تعالى ، بل يكون ختاماً لادوار سلفت ، وقامية لامرتم بمكانه ، فيزيل الحدود عن مراتبها ، برقوع الاستفتاء في التعليم عنها ، واستتام الامر في

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (أ) .

الحلق الجديد الذي قال الله تعالى: بل هم ليس من خلق جديد ، فلا يقيم بعد امضائه حكم في انفس أحداً يجري منه بجرى الاسس مسن أصحاب الآدوار الحالية ، ولذلك قال الله تعالى مبيناً صاحب القيامة : [ واذا السباء انفطرت (١) واذا الكواكب انتشرت (١) و واذا المشال الشمس كورت واذا النجوم انكدرت واذا الجبال سيرت واذا المشار عطلت ] وهذه الأمثال كلها مضروبة على الحدود ، والدعوات في زوالها عن مراتبها لا على الشراقع ، ورسوم الأعمال التي على مضي الزمان تدرس معالمها بعدم المعلين ، إلا ما كان ضروريا وجوده على ما ذكرناه فيا تقدم ، وذلك الزمان الذي يظهر هدذا الفعل فيه من اغلاق باب التمايم ، وتعطيل الدعوات من جهة صاحب القيامة الكبرى ، هو ابتداء عود العلم الى القوة ، فيبطن ، وابتداء الجهل بالزيادة ، وقيامه بالفعل ، عظهور الاشارات بذلك تكفي الكافي البالغ ، جعلنا الله وجماعة المؤمنين فظهور الاشارات بذلك تكفي الكافي البالغ ، جعلنا الله وجماعة المؤمنين من أهل الحيرات الالهية ، باتباع اولياءه ، وحشرنا مع محد وعلي والأثمة الطاهرين ( صلى الله عليهم اجمين ) انوار صفائه ، بمنه ، ورحمته ،

#### النصل السادس والعشروث من الباب التاسع

قال صاحب النصرة :

وكل من قال ان التوحيد (٣) لا يدرك إلا بالاشارات والأعمال ، فقد حكم ان العقل الاول ، والنفس ، والملائكة ، والجد ، والفتح ، والخيال ، لم يعرفوا التوحيد حيث لم يكن لهم او فيا بينهم من الاشارات والأعمال . ونقول :

ان الذي يقول ذلك فراده لا العقل الاول ، ولا الحدود العالية ،

<sup>(</sup>١) في لسخة (ب) جاءت ( الشقت ) .

<sup>(</sup>٧) في لسخة (ب) جاءت ( التثرت ) .

<sup>(</sup>٣) سقطت الجملة بتمامها في لسخة (أ) .

يل المقول التي في عالم الجسم ، وهي الانبعاث الثاني اذ كان نيلما التامية بتعلم (١) وتكليف ، ومعرفة ، واشارات ، وأعمال ، وقيام باكتساب ، والمقل الأول ، والحدود المتمالية المفارقة للاجسام لم تنل التامية بشيء من ذلك ، بل نالت كالات من أول وجودها ابداعا ، وانبعاقا ، ولا يجوز ان يجري حكم هذا القول (١) على ذلك ، وما اورده صاحب النصرة في معنى الانجم السبعة ، وثبوتها ، ورجوعها ، واستقامتها ، والأيام السبة التي خلق الله فيها السهوات والأرض ، وما بينها ، واما ما ذكر من العزية فما توك صاحب الاصلاح شيئاً لم يورده من تأويل ذلك ومعانيه ، وفيه كفاية عن التعريب في التأويل الذي لا يكاد يوازن (٣) ولا يطابق .

# الغصل السابع والعشرون من الباب التاسع

قال صاحب الاصلاح:

لم يوجب الخط الواحد العرضة إلا بظهور الخط الناني ، لات الخط يدل على الناطق ، والعرضة تدل على الشريعة ، ولا يجب ظهور صورة الشيء إلا بعد قاميته ، فكا ان العرضة ظهرت بعد الخط الثاني ، كذلك لم تم شريعة الاول إلا بظهور الناطق الثاني ، فلما ظهر الناطق الثاني ، عتم شريعة الاول ، فظهرت صورتها بالكال ، وكذلك تم العرضات الست بالخطوط السبعة ، لانه لا شريعة قبل اول النطقاء ، ولا شريعة عند ظهور السابع ، وأنما الشرائع الستة من النطقاء الذين سابعهم القائم ، وانك اذا خططت سبعة خطوط ، ظهرت من بينها ست عرضات على هذه الامثال، واحد ، اثنين ، ثلاثة ، اربعة ، خسة ، ستة ، ولو كان القياس على ذلك

<sup>(</sup>١) سقطت في لسخة (أ) .

<sup>(</sup>٣) في نسخة (ب) جاءت العقول .

<sup>(</sup>٣) في لمحة (ب) جاءت ( يتوازن ) .

القول ان اول النطقاء ليست له شريعة ، لوجب ان تظهر خس عرضات ، بين سبعة خطوط ، ست عرضات ، وين سبعة خطوط ، ست عرضات ، صارت الخطوط السبعة على اصحاب الادوار السبعة ، والعرضات الستة على الشرائع الست ، ووجبت لآدم الشريعة .

قال صاحب النصرة :

في باب العرضات الست بـين الخطوط السبعة ، واستدلاله بالخطوط على الانبياء ، وبالعرضات على الشرائع الست ، فليس الأمر على ما ذكره ، بل الخطوط السبعة ، وبالعرضات على الحروف العلوية التي خصط كل نبي حرف واحد منها ، والعرضات الست على ادوار الائمة بين آدم ولوح ، والائمة السبعة ، وبين نوح وابراهم في الدور الثاني ، وبـين ابراهم وموسى في الدور الثاني ، وبـين ابراهم وموسى في الدور الثانث ، وكذلك الى محمد ( على المحمد ) ولم يبق للائمة دور آخر بعد القائم سوى دور لواحقه وخلفاء الذين يخلفونه في العالم ، ووقع بين ست عرضات خسة خطوط ، على انه وقع بين ادوار الائمة خسة نطقاه من اصحاب الشرائع ومثل ذلك :

آدم — نوح — ابراهيم — موسى — عيسى -- محمد — القائم . الائمة — الائمة — الائمة — الائمة — الائمة — الائمة .

فكا لم يقع بعد القائم صلى الله علية وسلم اغة ، لم تجب عليه اقامة الشريعة ، وكذلك لما لم يقع قبل آدم عليه السلام اغت ، لم يجب عليه اقامة الشريعية ، وإذا كانت الشريعة في اقامتها ان يتقدمها اغة ، ويتأخرها ، كذلك اغة نوح عليه السلام قد تقدمت دور اغة آدم عليه السلام ، فتأخرت عن اغة دوره ، فلذلك وجب عليه اقامية الشريعة ، وابراهيم كذلك ، وموسى ، وعيسى ، وعجد ( عليه ) والقائم قد تقدمته اغة دوره عد ( عليه ) قلمة الشريعة ، كذلك آدم قد تأخرت عنه اغة دوره ، ولم يتقدمه اغة غيره ، فلذلك لم كب قامة الشريعة ، هذا قولها .

. ونقول :

ان قول صاحب الاصلاح مطابق لما دل عليه ، غير ان ما قاله في جلة قوله ، فكما ان العرضة ظهرت بعد الخط الثاني ، كذلك لم تم شريعة الاول الا بظهور الناطق الثاني ، وهذا قول سقيم ، وغير مستقيم ، فان شريعة آدم مو بنغسه أساسها ، واقام اساسه لها ، ولو جاز ارت شريعة آدم لم تتم الا بجيء الناطق صاحب الدور الثاني ، لجاز ان يقال ان شريعة محد ( على ) ليست بتامة ، وافا تم بجيء القائم صاحب الدور السابع سلام الله عليه ، وذلك من محال القول ، فان الشريعة تامية لا تحتاج الى زيادة منها ، ولا الى نقصان منها ، ولو قال صاحب الاصلاح ان الدور الاول الذي هو لادم عليه السلام لم يتم الا بظهور صاحب الدور الاني الذي هو لوح عليه السلام ، وكذلك الادوار لا يتم دور منها إلا بظهور ما يتاوه ، فجعل مكان قوله عن الشريعة الدور الاول ، لكان مطابقاً موازناً ، والله يغفر لنا وله برحمته .

#### الفصل الثامن والعشرونمن الباب التاسع

واما صاحب النصرة (في الخط (۱) والعرضة ) وتأويد العرضات الست على الائمة فحسن على ان تكون الخطوط على النطقاء لا على الحروف العاوية والعرضات على مدة امرهم في الدور لا على الائمة ، ثم لا تقتضي ذلك ان يكون آدم لا شريعة له ، بل يوجب الشريعة بوجود الائمة بعده ، ورسومه في وكون وجود الائمة لوجوب حفظ مقام الناطق وشريعته ، ورسومه في امته ، ولولا ذلك لما وجبت طاعة امام بعد ناطق ، والخطوط الحسة ، والعرضات الست ، فلصاحب الاصلاح ان يتولها المجمل الخطوط على الوإلى العزم الحسة ، العرار الصحاب الشرائع الست ، لان

<sup>(</sup>١) مقطت في لسخة (ب) .

الأولى في التأريل ان يكون الشيء مطابقاً موازناً اذا قيل فيكون محله في النفوس اجل.

وفي الجلة نقول :

ان الدور دوران ، دور كبير ، ودور صغير ، فالدور الكبير النطقاء الذين يحفظ مكانهم الائمة بعدهم في امتهم ، والدور الصغير الأثمة المتمين الذي يختمون الاسابيح ، وان الحطوط اذا أو لت على اصحاب الادوار الكبار الذين هم النطقاء ، لم تكن العرضات إلا على مدة سياستهم امتهم من جهة الائمة بعدهم في دورهم الذي يختم بحيء آخر مثله ، ومعاوم مقدارها ، واذا أو لت على اصحاب الادوار الصغار السبعة الذين هم الائمة المتمون في كل دور ، لم تكن العرضات الا على مدة امر الائمة في كل اصبوع ومتمديهم الذين يتم دورهم بسابعهم ، ومعلوم عددهم وعدد الائمة في كل دور ، وعدد اللاء الموصوفة ، كل دور ، وعدد اللااحق بحسب الموجودات من الاجسام العالمية الموصوفة ، وسنذكر ذلك في غير هذا الكتاب باذن الله تعالى .

#### الغصل التاسع والعشرون من الباب التاسع

قال صاحب النصرة .

مئولاً قول الله تعالى ه كما بدأكم تعودون ، ، يمني كما كان ابتداء الأمر الذي لم يكن من جهة الحقائق لذلك يكون آخر الأمر .

#### ونقول :

ان هـذا وان كان تأويلاً فالوجه فيه ان نقول ما يطابق بان قول الله تعالى ذلك اشارة الى ما يكون بعده القائم (صلعم) من عودة الملم بعد خروجه الى الفعل ، وكارته الى القوة ، وقلت ومصير الناس كلهم بعده كما كانوا في زمن آدم ، وعودة الجيل بعد كونه في

القوة ، وقلته الى الفعل ، وكثرته لما فيه من الحكمة المقدرة ، وتبارك الله احسن الخالفين .

#### الفصل الثلاثون من الباب التاسع

قال صاحب النصرة :

وايضاً لو نظر صاحب الاصلاح الى ما في اسمه يعني آدم من الدلالة على انه لم تكن له شريعة ، لبان له ذلك ، وهو ان اسمه من ثلاثة احرف ، وهي الف ، ودال ، ومع ، ومي غير مركبة ومؤلفة بل كان كل حرف منها مبائن من الآخر ، دلالة واضحة على انه لم يكن صاحب تأليف الشريعة ، والانبياء الحسة الذين كانوا بعده اسماء ، وهي مؤلفة مركبة مشل نوح وابراهيم وموسى وعيسى وعمد ( صلم ) دليل على ان كل واحد منهم كان صاحب شريعة ، وتنزيل هذا قوله .

ونقول

ان كان كون حروف اسم آدم عليه السلام منفسلة توجب ان آدم لا شريعة له ، فكون هذه الحروف في ذواتها غير منفسلة يوجب ان يكون لها شريعة أذ الآلف من الاسم مؤلف من الف ولام وفاء ، والم منه مؤلف من ميم وباء وميم ، وكذلك الدال ، واذا كان الانفسال لا يوجب له شريعة ، على ان الاستدلال بيثل ذلك من الحال فانه لا يصح لانه لو كان ذلك صحيحاً لوجب ان يكون القائم سلام الله عليه صاحب تأليف ، ويكون اسمه على ما أخبر به النبي ( صلعم ) محدا ، ومحمد مركب من حروف أربعة ، ولما كان به المنال ان يكون صاحب شريعة ، وكان اسمه مركبا ، إبطل ان يكون احتاع حروف اسم القائم ( صلعم ) الذي هو محمد يكون احتاع حروف اسم القائم ( صلعم ) الذي هو محمد كل بل بطل ان يكون احتاع حروف اسم القائم ( صلعم ) الذي هو محمد كل بل بطل ان يكون احتاع حروف اسم القائم ( صلعم ) الذي هو محمد كل بطل ان يكون احتاع حروف اسم القائم ( صلعم ) الذي هو محمد

وكونه مركبًا دالًا على انه صاحب شريعة ، واذا بطل ذلك فلا اعتبار بالاستدلال من هذا القبيل ، فالشريعة لآدم ثابتة والحمد لله رب العالمين .

#### الفصل الحادي والثلاثون من الباب التاسع

قال صاحب الاصلاح :

وأمًّا القول بأن نوحا عليه السلام هو اول من اقام اساسه ٬ وضرب مثله بالسفينة فقد تقدم من القول في باب الاساسية ما فيه غنى .

ونقول :

انما خص نوح عليه السلام بالسفينة لانه اول اصحاب العزائم ، واول من قام بلسخ الشرائع ، والف شريعة جديدة ، فكانت شريعته بمنزلة السفينة ، والذي نسخه بمنزلة الطوفات ، لأنه اهلك به اهل الارض الا من ناجابه الى شريعته ، فوكب سفينته ، اي اقام طاعة اساسه ، ومعناه انه الشف شريعة في حياته ، فلما اكلها فو ش الأمر الى اساسه ، وامر اللواحق بالاستاع السه ، فلم ينالوا الجاري الا واسطته ، فمن اطاع اساسه كان في السفينة ، ومن خالفه واقام على الشريعة الأولى غرق ، الا ترى انه وصف انه اغرق بالطوفات الذي عبدوا ودا ، وسواعا ، ويفوث ، ويعوق ، ويسراً فقال : من خطيئاتهم اغرقوا ، فادخلوا النار .

قال صاحب النصرة ونقول :

اذا كانت منزلة السفينة كنزلة الشريعة الظاهرة ، فقد نجا من تمسك بها من اهسل الظاهر ، وبطلت الدعوة المستورة الحقيقية ، على ارب الظاهر من كتاب الله تعالى هو غير ما ذهب اليه صاحب الاسلاح ، وكذلك ان الله تعالى وصف ابتداء أمر لوح عليه السلام وارسساله الى قومه ودعوته ايام الى شريعته ، ثم أمره بان يصنع الفلك ، لكن هذه

الصفة مشروعة في سورة هود ، ولو كانت السفينة هي الشريعة الظاهرة لكان الله امره اولا ان يصنع الفلك ، لكن هـ أه القصة تتوقف على الله الشف الشريعة الظاهرة ، ودعا الخلق الى استعالها ، ثم امره بـان يصنع الفلك يمني ان يقيم وصيه ، والدليل على ذلك قول الله تعالى : [ واصنع الفلك ] الى قوله : [ وكلما مر عليه ملا من قومه سخووا منه ] الى قوله : [ وكلما مر عليه ملا من قومه استخراوا منه لانه هو المبتديء باقامة الوصي ، ولذلك سسخروا منه لانه هو المبتديء باقامة الوصي ، ولذلك سسخروا منه هذا قولها .

ونقول .

أمًّا قول صاحب الاصلاح ، وتأويله السفينة على ظهاهر الشريعة الجديد ، فلأجل ان من دخل تحت احكامها فقد صارت له بمنزلة السفينة من فيتخلص من الذل والمهانة وانواع البلايا ، كا يتخلص داخل السفينة من الغرق ، ويحتمل هذا المعنى ، فأما صاحب النصرة وتأويله السفينة على المدعوة والوصي ، فلأجل ان من دخل المدعوة الهادية ، والازم طاعة الاساس فقد أمن من الغرق في الضلال ، عن توحيد الله تعالى ، ومعرفة حدوده ، بكونها معلمة له مقام الهواية ، فالتأويلان صحيحان بذلك في امر الدنيا ، وهذا في امر الاخوة ولا ينقص احداما الآخر لأن كل واحد منهم قام برأسه .

#### الفصل الثاني والثلاثون من الباب التاسسع

وأمّا قول صاحب النصرة ان لوحا اول من اقام الوصي بالتأويل الذي جاءه ، فلا يصح فقـد صحت نبوة آدم عليه السلام وشريعته ، وثبتت كون شيث عليه السلام وصياً له ، والسابق في الشريعــة وباسطها ، والوصي واقامته من دونه ، ومما يدل العقل على ان كلا من

النطقاء لا بد له ضرورة من وصي يقوم بالاستفادة منه ، خصوصاً ان كل محرك له متحرك ضرورة ، فالمتحرك واحد ، وان كان يتحرك منه متحركون كار وحلًا كان الناطق في زمانه محركاً للنفوس كلها بدعوته الى طلب البقاء باقامــــة العبادتين ، لزم ان يكون له متحرك ضرورة يحري منه مجرى المتعلم منه ، وان كان يتعلم منه متعلمون كثيرورـــ ، والمتعلم منه بالحقيقة الذي نسميه وصياً ، وآدم لما كان ناطقاً ، لزم ان يكون له وصي ، وكذلك كل ناطق ، واذا كان آدم قد أقام وصياً له غلا يجوز اعتقاد ما ينافي ذلك .

#### الغصل الثالث والثلاثون من الباب التاسع

قال صاحب النصرة:

عقب تأويله عما قال الله تعالى حكاية عن ابن نوح: [ سآوي الى جبل يعصمني من الماء] فقد ظهر ههنا يقوله سألتجيء الى لاحتى ، ويقول نوح لا عاصم اليوم من امر الله ، ان الامر كان قبل نوح من قبل اللواحق اذ هو لم يعلم مرتبة الوصي ، ولو كان لآدم وصي لكان ابنه يعلم ذلك ، هذا قوله .

#### ونقول :

ان قوله ذلك متناقض لقوله في باب الادوار ان دور آدم عليه السلام تولاه الاثمة من بعده ، ولست ادري كيف خفي عليه ذلك ، واظن ان نسخة الكتاب قد غيرت وزيد فيها ، ونقص بقلة المهتمين بامر الدين ، واهما لهم تصحيح ما يكتبونه بالمقابلة والقراءة على اهسل العلم والديانة والدائم الستمان . والتأويل في التجاء ابن نوح هو ان الابن المنسوب الى نوح لم يكن من صلبه والماكان رجلا كبيراً له رئامة دنياوية قد قدمه مثل

الضد في دور محمد نبينا ﷺ واستفاد منه ، وتعلم ما به وصار ابناً له من القوة ، قدر في نفسه ، وتوهم الناس ايضاً ان يكون هو وصه ، فلما جاء امر الله تعالى بان اصنع الفلك أي أمّ نوح للوصاية أنبأ له من دونه علتي ما أمر الله به ، ودعا النــاس التابعين له الى الدخول تحت امره وطاعته ، وذلك قوله : د اركبوا فيها ، فتوقف هذا الرجل عما دخل غيره، عليه السلام بقوله : « يا بني اركب ممنا ولا تكن مع الكافرين ، الى الطاعة ، والتزام الأمر ، خصوصاً ورغبة عود على بدء مقدراً ان يفعل قياساً على ما كان يرى منه من حسن الانقياد لأوامره ، فعنـــد دعاءه اياًه ويأسه بالكلية من تلك المرتبة التي كان يرجوها نافق واستكبر وابي ان يطيع أساسه على ما جرى ، وقال ان امر الله فيه ، ان لم تعد فان رئاستكّ عليه تبطل ومال الضد مع ولينا صلى الله عليه ، فوعظه تارة ورهبه أخرى ، وقال : ان امر الله فيـــه وان لم تعظه فان رئاستك تذهب ، ويشملك الذل ، ولا ترى احداً يظاهرك ، ويعاونك على امرك ، وهو قوله : ( لا عاصم اليوم من امر الله ، فلما سمع ذلك منه اظهر العصيان فقيسال بجهله ، ان هذا الأمر لا يتم لك على أن تجمل الرئاسة كلها في بيتــك ، وان ظهر قصد ، وإعنات وايذاء ، اعتضدت برؤساء يشدون على يدي ، ويغاولوني على دفع الذل عني ، وهو قوله : [ سآوي الى حبل بعصمني من الماء ] فالماء همنا الذي يفرقه على القوة التي تقتل ، والجبل ما يعتصم به من رجال واولياء ٬ فقصد واخذ هو وامثاله ٬ فهلكوا في دوره ٬ وما بقيّ الا كتابه الكريم تنبيها للامة لما يجري عليه امر الاساس بن يستعصى عليه ولا يلتزم طاعته ، فتارة يدل عليه نبينا يا بني آدم ، وتارة يشير اليه بناقة صالح ، وتارة بابن نوح ، ليعلموا ان احوال دور محمد مشل احوال الادوار السالفة ، ولم يخص محمداً واساسه صاوات الله عليها باستعصاء امتها

عليها السلام ، ومن لنتهم اياهما ذلك رسم قد جرى في جميع الأنبياء والأوصياء ، وانتهاءه الى وقت السابع والتجاء ان نوح لم يكن الى اللاحق ، بل الى الهل الظاهر الذين كانوا في مثل حاله من النفاق ، واستعان بهم ، فعمهم السيف بقوة الله فطهر الله الارض منهم وذلك هو الطوفان الذي عمَّ ظاهراً وباطناً ، وكذلك يكون في دور محمد صلوات الله عليه فان منه مساقد صح ، وجرى ، ومنه ما يصح ، ويجري باذن الله ، ولا يعلم ذلك إلا المعتبر من اهسل الدعوة العلوية بسط الذاراما .

## الباب العاشر من كتاب الرياض

فيا انمل اصلاحه من كتـــاب المحصول في باب التوحيد والمبدع الذي هو الموجود الاول فيا كان أولى باصلاحه نما تكلم عليه وأصلح

#### الفصل الاول من الباب العاشر

نقول :

ان صاحب المحصول رحمة الله عليه ، لما اجتهد ، وبالغ ، وقضى المحوة وابناءها ، وقتح ابواب الممالم بما صنعه بن كتبه الثانمين على ارجائها ، وأصلح الشيخ ابو حاتم رحمة الله عليه منه ما اصلح ، وقدر اكثر الناس ان ذلك منه ، طمن على صاحب المحصول على اعتدار صاحب الاصلاح من ذلك في كتابه فعابوه ، ونقضوه ، وذلك تقدير فالد الناطق عليه وفعل عن الحق مائل ، والأمر بخلاف ما تصوروه ، فان الناطق عليه السلام لما علم عند ترسيم الأمور ان علوم الدين اكثر من ان تحيط بها دون الامام نفس واحدة ، وتستطيع حفظها جلة واحدة ، رتب لها اشخاصاً كثيرة دون الامامة ، لتتماون بانفسها على جميع العاوم ووعيها اشخاصاً كثيرة دون الامامة ، لتتماون بانفسها على جميع العاوم ووعيها وحفظها ، مثل الحجيج الاثنى عشر فيستفيد كل منهم بمن جمل الله تعالى الله والمه والمهور ،

باطنهـا ، وظاهرها بحسب جواهرهم وقوتهم في القبول ، والاستنباط ، ليكونوا لغيرهم في الهداية كما تكون الائمة عليهم السلام في التعبير والافادة ، والدين بهم كالشخص الواحد الجـــامع لاجزائه ، وهم له كالحواس التي تدرك الأشياء ان فات واحدة منها شيء ادركته الاخرى من غير ان يكون هذا الادراك الثاني عيبًا على التي قد فاتها الادراك ، وعلى غيرهًا ، واذا كان ذلك كذلك ، لم يكن اصلاح ابي حــاتم رفع الله درجته ، ما اصلحه من كتــاب المحصول يعيب عليه ، ولا على صاحب المحصول بمنقصة ، ولا يطعن على احد منهما ، إلا ما قد قلناه ان الأشخاص المرتبة لاصلاح علوم الدين كالحواس ، فإن فأت أحد الحواس أدراك شيء من عالم الطبيمة فلا يفوت الاخرى ، بل تعاون عليه ، وقضاء الحقّ الدين وتصديقاً لفرض رب العالمين ، ولما كان ذلك كذلك ورأيت في كتاب المحصول ما كان ألزم لابي حاتم ، وأوجب عليه شرحه ، واصلاحه مما اصلحه ولم يتكلم عليه ، وأغضى عنه ، لزمني الحق التعاون ان اقضى حق الدينُ ببيانُ ما ينطوي فيا اورده مما لا يجوز اعتقـــاده في باب التوحيد ، والمبدع الأول من دون غيره من الفروع التي ان اعــان الله بتأخير الاجل ، تكلمنا عليها في غير هذا الكتاب ، ففعلت ولا يجوز ان اعتذر في ذلك ، لكون الانفس للدين كلها واحدة ، وان اعتذرت ألى نفسي ، والله يتقبل منا ما نتقرب منه اليه من الولاية ، المؤدية الى رضوان الله رب العالمين ، ويحشرنا بمنه السالف ، والمؤتنف ، والسابق منا ، والمتأخر مع موالينا الطاهرين في دار القدس انه جواد كريم .

## الفصل الثاني من الباب العاشر

قال صاحب المحصول :

في باب التوحيد فهو مبدع الشيء ، واللاشيء العقلي ، والوهمي ،

والفكري ٬ والمنطقي اعني ما هو واقع تحت هذه العناصر ٬ وما ليس بواقع تحتها . ...

ونقول :

قد اوجب بقوله ذلك ان في الموجودات عن الله تعالى الواقعة تحت ابداعه ما لا يدرك بعقل ، ولا وهم ، ولا فكر ، ويخبر عنه بمنطق ، وذلك وجوده محال ، واعتقاده حلال ، لان الذي لا يدرك بعقل، ولا وهم ، ولا فكر ، ولا يخبر عنه بمنطق ، لا يخلو ان كان له وجود ، ان يكون إما سابقاً على العقل في وجوده ، أو مع العقل في وجوده ، أو تالماً للعقل في وجوده ، ومحال ان يكون سابقاً عَلَى العقل ، او يكون العقل ذات الفعل ، الذي ليس ورائه إلا الله تعالى الذي صدر ، وعنه وجد ، وهو محض الابداع ، وحق الوجود الذي هو اول وجود عن الله سنحانه ، ومحال أيضاً ان يكون وجوده ، وذات (١) العقل معاً بكون العقل ذات العقل الذي هو الابداع ، وذات العقل عند حدوثه لا يكون إلا ذاتاً واحدة لا اثنتين ، ثم لأن وجوده لو كان مع العقل لوجب بكونها متغاثرين مشتركين في الوجود ان يكون الله تعالى الذي وجد عنه علة متكثرة مبدعة ، أو معه آخر تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ، فان من شأن المعاول ان يكون وجوده مجسب علته ، وكونها معاولين متغائرين يقتضي علتين اثنتين ، أو علة متكثرة بالنسب ، حتى يكون وجود كل منهما عن نسبة منها ، هي غير الآخرين أولاً ، فمحال وجود معاولين متفائرين عنءلة واحدة سلمت ذاتها من الاختلاف بالنسب والاضافات ، واذا كان وجوده مع العقل يقتضي هذا ، فوجوده محال ، فان الله تعالى متقدس عن جميع انحاء الكاثرة ، والاضافات ، والغيريات ، وما به يصير علته ، ومحال أيضاً ان يكون وجوده تالياً للعقل ، إذ لو كان وجوده تالياً للعقل ، وعنه لكان لا يغرب عن العقول معرفته ،

٠ (١) سقط في نسخة (ب) .

ولا يعتاض عليها تحديده ، ولكانت تدركه وتحدده كا حدَّت سائر الموجودات محسوساً ، ومعقولاً ، في ميدان الايجاب ، والسلب ، واذا كان لا يخلو في وجوده من الأقسام الثلاثة ، وأوجب كل قسم منها ان يكون محالاً وجوده ، ثبت ان وجوده محال ، والقول به ضلال .

## الفصل الثالث من الباب العاشر

ثم لو لم يقل صاحب المحصول عقيب ايجابه الشيء ، واللاشيء ان الله ابدعها اعني ما هو واقع تحت هذه العناصر ، وما ليس بواقع تحتها ، لقلنا انه اراد بقوله الشيء ما كان موصوفاً من الاجسام ، واللاشيء ما لم يكن موصوفاً بصفات الأجسام من عالم الابداع على خطأ قول من قال ذلك ، معتقداً له ، لكنه لما اورد ما ينطوي فيه من ايجاب الحال لم يعتهد في الموجودات ما يشارك الله في تنزيهه بنحو من الامحاء ، فيعم الفساد ، فيمنا كونه محالا .

ثم نقول :

ان الشيء قد علم انه مشترك يقع تحته جميع الموجودات مسن الجواهر والاغراض محسوساً ومعقولاً ، ولا يخلو ان يكون مراده في قوله اللاشيء اما ما ذهب اليه بعض الحكاء من انه ايجاب لما هو غير شيء الجاباً يتمرّى بما ينحصر الشيء على جميع قسميه من الجواهر والاعراض وسمو القضية المعدلة ، ودلوا عليه ، فقالوا : ان ذلك مثل قولنا لا النسان النب المخبر عنه بالرجود ، من غير ايجاب لكل ما ليس بانسان يسلبنا الخبر عنه بالرجود ، من غير ايجاب ما ليس لشيء ، فقالوا : ان من شأن حرف لا اذا قصد به عين لكي يزيله عن الوجود ، نافياً اياه عما هو به من غير ايجاب ، بما هو غيره له مثل قوله لشيء الذي هو عين كلي يقع عنه كل موجود اذا قصدناه بحرف لا قلنا لا شيء وصار عين للشيء زائلاً عما هو فيه شيء

من غير ايجاب ، غير له وانه ان قصد به عين جزئي في ذلسك المين ، وأوجب غيره فان كان مراده ايجاب ما هو وغير شيء ، كان قوله ان الله مبدغه خطأ ، اذ اللاشيء لما كان هو ما لا يمتوره صفة ، ولا يمكون في مثل حاله من كونه جوهراً وعرضاً ، وكان نفي صفات الشي، عن الله تتحلى تنزيها وتقديساً ، يكون تعالى لا جوهراً ولا عرضاً ، فتكون صفات الشيء لا صفة به ، ولا هي منه ، ولا هو تعالى مثلها ، فكأنه قال بقوله ان مبدع الشيء واللاشيء انه مبدع ذاته ، التي هي غير الشيء ، ومبدع الشيء الذي هو غير ذاته ، وذلك خطأ وان كان مراده نفي عين الشيء كان قوله ان الله تعالى مبدعه خطأ ، اذ الشيء هو الابساع ، وهو عين الرجود ، ولا شيء هو نفي الابداع ، وإبطال الوجود ، وإذا كان لا شيء هو نفي الابداع ، وأبطال الوجود ، وأذا كان لا شيء هو نفي الابداع ، وقد نفاه عن ذلك الحال .

## الفصل الوابع من الباب العاشو

قال صاحب المحصول :

مبدع الاشياء لا من شيء فقط هو ولا شيء ممه ، لم يزل ، فاذا قالنا هو ولا شيء ممه ، لم يزل ، فاذا قالنا هو ولا شيء ممه ، فقد نفينا الشيء واللاشيء ، وصيرناهما جمعاً مبدءين، ونفينا كل صورة بسيطة ومركبة عن هويته ، وجعلنا كل شيء بما يقع عليه القول مبدعاً معلولاً بالحقيقة ، متناهياً ، وإن اللاشيء هو بعد الشيء ، لان حدوث اسمه أنما حدث عند ظهور الشيء. ونقول:

قد تقدم من الكلام على اللاشيء ما هو كاف ، وقوله مبدع الاشياء لا من شيء فقط ، هو ولا شيء معه ، لم يزل ينطوي فيه ما لا يجوز اعتقاده ، وذلك ان لا شيء ايجاب ما ليس بشيء عند الحكماء على ما ذكرناه ، فاذا قال هو ولا شيء معه ، فكأنه قال هو وما ليس بشيء معه ، لم يزل ، وذلك شرك ، وفي الجلة فليس في اللغـــات الموجودة بين البشر ما لم يكن به الاعراب عن الله تعالى بحسب اللائق به ، اذ جميم ما تنبيء عنه الالفاظ والحروف المؤلفة والبسيطة كله محدث ، والالفاظُ والحروف واللغات آلات للبشر في افهام بعضهم بعضاً مــا في انفسهم ، وهي محدثة ، ولا تدل الا على ما كان في مثل حالها محدثاً على مـــا بيناه في رسالتنا المعروفة بالروضة . وهو تعالى بكونــه وراء العقول ؛ البحث ، وعند الاضطرار الى اثباته بعد العلم بان جميع ما تنطق (١) به الالسن ، وتتحرك به الشفاه ، هو واقع على ما قد ابدعه واوجـــده ، سبحانه ليست لفظة تستمار في ايجابه من غير اثبات صفة او كثير ، إلا لفظة هو الذي اثبته الله تعالى بعد الاستثناء من قوله: [شهد الله ان لا إله] فقال: إلا هو ولم يقل إلا الله ، ولا غير الله ، بـل قال هو ، وكذلك الامام المعز صاوات الله عليه دل عليه في كتاب، المعروف ( بتأويل الشريمة ) فقال انه هو فقط ؛ فان هذا اللفظ وان كان مستعاراً فهو من العقول ايجاب لما هو خارج عنها من غير صفة ولا كثرة ، هذا وسلوك الطريق اثباته تعــالى استعال حرف لا في نفي كل ضرب من الموجودات ابلغ في المراد من السلامة من التشبيه ، والتعطيسل ، وأولى ، واحق عند العلماء؛ والفقهاء من اهل الديانة .

## الفصل الحامس من الباب العاشو

وقوله:

وان قلنا هو ولا شيء معه ؛ فقد نفينا الشيء ؛ واللاشيء ؛ وصيرناهما جميعاً مبذعين ؛ فمن ابن يصح وجود ما يقال انه لا شيء مما يقع تحت

<sup>ُ (</sup>١) في نسخة ( أ ) جاءت تنقطع .

الابداع ، ووجود ما يقال انه لا شيء ، وهو متقدم على الابداع ، وهو غير الله حتى يصح نفيسه كلا إنه ليس الا الشيء ، والشيء الذي هو المشيء ، والشيء النات ما يعبر المشيء ، والمشيء هو الذي نفينا ان يكون موجوداً في اللغات ما يعبر بحمد المظلم شأنه تعالى ، وقصور الحروف المؤلفة الحسدنة عن الدلالة بحسب اللائق بمجده تعالى ، والشيء الذي هو المشيء هو غير الله الذي اوجده ، لا من شيء له عين وحتى في الوجود على جميع اقسامه ، ثم لا شيء هو نفي له عين الابداع على مسا تقدم عليه الكلام ، وإذا كان لا شيء هو نفي عين الابداع الذي هو عين الوجود وحتى الوجود وحتى الوجود وحتى الوجود ، فكيف يصير في الوجود مبدعاً ؟ ان تلك الاقوال غير صحيحة .

## الفصل السادس من الباب العاشر

وقوله :

ونفينا كل صورة بسيطة ومركبة عن هويته ٬ وجعلنا كل شيء بمــا يقع عليه القول او لا يقع عليه القول مبدعاً معاولاً بالحقيقة .

ونقول :

كيف يصير ما لا يقع عليه القول الذي وجـــدت عنه الموجودات كلها مبدعًا معلولًا ان ذلك خطأ ?

## الفصل السابع من الباب العاشر

وقوله :

ان اللاشيء بعد الشيء الان حدوث اسمه انما حدث عنه ظهور شيء ا ليس اللاشيء اسماً يقع على عين له في الوجود نصيب ، فان الشيء هو اسم ، ولا الذي هو حرف النفي قد نفاه ، ولا يصير نفي الاسم اسماً لغير ما كان الاسم له اسماً ، ولا يخبر به غير ما ذكرت الحكماء انه ينطوي فيه ايجاب ما لا اسم له ، وقد تقدم من الكلام على ذلك مسا يتضمن الجواب عنه وفيه كفاية .

### الفصل الثامن من الباب العاشر

قال صاحب المحصول :

في باب المبدع الاول ان الباري تعالى : ابدع العالم دفعة واحدة ، وذلك انه ابدع العقل جلة واحدة ، فبرز فيه بتقديره صور العالمين ، وما فيهما ، من غير ان تكون تلك الصور يشار اليها بهوياتها عند العقل ، بل علم العقل واقع عليها ، وهي عنده معلومة ، الا ان العقل قد تقدم عليها بالفعل ، واما بالقوة فهو والصور جمعاً معاً .

#### ونقول :

اس هذا العلم هو العقل الذي ذكر انه ابدع فبرز فيه صور العالمين وما فيها ، فلا يجوز ان يكون هو العقل الاول الموجود عن الله تحالى اولا ، لان ما يكون متقدم الرجود فهو مستفن عن تصور ما به يوجد ، اذ وجوده متعلق بوجده الذي اوجده ، ولا يلزمه ان يعلم اكثر من علمه بلااته ، وانه مبذع ، ووجوده لا بذاته بل بغيره ، الذي هو مبدعه ، وانه علة لوجود ما دونه ، كالامام الذي لا يلزمه معرفة غيره بمن هو دونه ، ولا يعلم اكثر من علمه انه سبب الخلاص من دونه ، وواسطة بين من هو فوقه ، وبين من هو دونه ، بل يلزمه ان يعرف من فوقه ، ويلزم غيره ان يعرفه ، ويعرف غيره بمن تقدم عليه وجوده ، ورتبته ، ليتخلص بذلك ، ولذلك يلزم التأخر ، عليه والوجود ان يتصور جميع ما تقدمه في الرجود من الحدود ليكسبه والوجود ان يتصور جميع ما تقدمه في الرجود من الحدود ليكسبه ذلك البقاء والرجود التام ، واذا كان ذلك كذلك ، فالذي ذكره هو

المقل المنبعث من عالم الطبيعة ، لا المقل الاول ، يشيد ما قلنا قوله : الد الرقب صور العالمين من غير ان تكون (۱) تلك الصور مشاراً اليها بهوياتها عند المقل ، بل عالم المقل واقع عليها ، الى قوله : فأما في القوة فهو والصور جميعاً مما فان قوله ذلك ايجاب لما هو قائم بالقوة ، واخبار عما وجوده وجود لا بالفعل ، ولا المقل الاول قائم بالفعل ، ولا يجوز ان يقال ان فيه ما هو قائم بالقوة ، اذ لو كان كذلك لوجب ان يتقدم عليه من نوع وجوده ما هو قائم بالفعل ، فيخرج به الى الفعل ، وقد بطل ان يكون موجوداً مع المقل الاول ، فيخرج به الى الفعل ، وقد بطل ان يكون موجوداً مع المقل الاول ، الم يتقدم عليه شيء ، واذا بطل ذلك لم يصح قول صاحب المحصول الا يتقدم عليه في الوجود الذي ليس وراه، وجوداً آخر ، وتجوهره بمرفة منا تقدم عليه في الوجود من العالمين ، وهو المنبعث الثاني من عالم الطميعة مثل الناطق الذي له صور العالمين ، ومحصول هذه الصور صار العالمين ، ومحصول هذه الصور صار العالمين ، ومنوداً مذه الصور صار العالمين ، ومنوداً منه المفعل ، ومنبعثاً بالفعل .

## الفصل التاسع من الباب العاشر

قال صاحب المحصول :

ان العقل لما كانت علته وحدة الباري جل وعز ، والوحدة ازلية ، صار العقل ازلياً .

وعليه نقول :

قد اوجب بقوله شيئاً يتقدم على المقل الارل في وجوده ، وهو الملة التي سماها الوحدة ، وقد قلنا ان المقل لا يتقدم عليه وجوده ، وعن الله الى شيء اصلا ، فيكون هو أولى بالأزلية لاستحالة وجرود شيء ، فالوحدة ليست بعلة المقل ، وهي غيره حتى تكون متقدمة على المقل ، بل هي ذات الوحدة ، وهو الواحد ،

<sup>(</sup>١) في نمخة (أ) جات كاك .

وهو العلة ، وهو المعاول ، وهو الابداع ، وهو المبدع ، وهو التمام ، والتام وهو الازل ، وهو الازلى ، وهو الوجود ، وهو الموجود بذات واحدة ، والمعاني التي توجبها هذه الاسامي انما تستحق بإضافتها الى ما عنه وجوده الذي هو الله تعالى ٤ واما بإضافته ( الى ما به وجوده (١١ بما هو دونه وامــا باضافته ) الى ذاتـــه ، لأن الذات في وجودها متكثرة ، وكفى دلالة على ذلك قوله : في هذا الباب عن الابداع ، والمدع عن المدع واحسد ، وصورته صورة المعقول ، فإن كان ذلك كذلك ، وكانت الوحدة هي ذات العقل ، كان قوله صار العقل ازلماً لا ازلية علته محالاً ، اذ ليس العقل شيئًا هو غير العلة ، فصار بهـــا ازلياً ، بل هي هو ، وهو هي ، ومثل هــــــــــــــــــــــــــ الصفة بأن ازليته لا أزلية علته لا تصح الا في العقول المنبعثة التي تكون من عالم الطبيعة مثل النطقاء والاسس وتابعيهم عليهم السلام الذين عقولهم شيء ٬ ومـــا به يتأزلون شيء آخر ، لأن علة كونهم متقدسين ازلين هي تلك العقول المفارقة الازلية التي تسمى الملائكة المقربين ، وامتــداد انوارها اليهم ، واتحادهم بها ، وكلام صاحب المحصول اذاً على ما يكون في عالم الطبيعة من العقول ، لا على القدر في عالم الابداع ، واذا كان كلامه العظم الجليل ، والرتبة بهذه الصفة محال .

### الفصل العاشر من الياب العاشر

ثم نقول :

لا يخلو ان يكون معنى قوله علة العقل الواحدة ، اما انها تجري منه مجرى مبدعه تعالى ، وسماه وحدة ، او انها التي تجري منه مجرى الهيولى،

<sup>(</sup>١) سلطت الجملة بتامها في نسخة (أ) .

او انها تجري منه مجرى الصورة من الموجودات في دار الجسم ، او الذي يجري منه مجرى الفرض الذي لأجله أوجد، وهو عنها وذاتها ، وبطل ان یکون هو الذي يجري مجری مبدعه ، لأن الوحدة اذا كانت عـــلة للعقل ، والعلة شيء ، والشيء اذا كان وجوده لا بذاته ، فكأنه أوجِب ان يكون الله تعالى الذي سماه الوحدة مبدعًا ، (محدثًا) (١) بعد انكان هو مدعًا ، بكونه مستنداً الى غيره فيا هو بالمنى الذي اداه قوله ، وذلك محال ، ثم لأن الوحدة هي غـــير الله ، وكان ما هو غير الله مبــدع عدث ، فقد اوجب ان يكون الله الذي سماه الوحدة مبدعا محدثا ، وهـذا محال ، وبطل ان يكون هو الذي يجري منه مجرى الهيولى من الموجودات لاستحالة وجود شيء ٬ فيجري في الوجود مع الله تعالى ٬ فيوجد ممه شيء آخر على ما تقدم عليه الكلام ، وبطل ان يكون هو الذي يجري منه مجرى الصورة من الموجودات التي بها وجد، الاستحالة وجود الصورة الا بما يجري عنها مجرى المواد ، وقد بطل وجود مادة مم الله تعالى بما يكون وجود الصورة ، ثم لسبحانية الله تعالى عن التكثر بالصور التي هي آية الحدث ، ليصير بها مبدعاً بعد ما كان هو مبدّع ، تعالى الله وكبر عن ذلك ، وبطل ان يكون هو الذي يجري منه بحرى ما لأجله أوجد، لأن العقل لا لأجل الوحدة أوجد، أذ لو كَان للوحدة ما اوجـــد، لما اوجدت كثرة ، وقد وجدت الكثرة ، فلا للوحدة اذاً اوجد ، ولما بطلت هذه الوجوه من معاني قوله علة عقل الوحــدة ، وامتنعت ان تكون ، ثبت ان عين الوحدة والعلة ذاتها ، وحقها ، واذا كان العقل هو عين الوحدة والعلة ، كان قوله صار العقل أزلياً لأزلية علته ، مم كون مراده بقوله ذلك الاول الذي هو الموجود الاول غير صحبح.

١ - سلطت في نسخة (أ).

#### الفصل الحادي عشر من الباب العاشر

قال صاحب المحصول:

فلما كانت الصورة مبروزة فيه من الوحدة كذلك صارت الضورة المجردة ازلية عنده ، لان العقل صار بكليته ازلياً لا ببعضه .

ونقول :

ان ذلك صفة لشي في قوته تلك الصورة المبروزة فيه ومحال ان يقال ذلك على ذلك الحد الجليل القائم بالفعل لا بل بالقوة واذا كان كذلك لم يصح قوله ، الا فيا كان من العقول المنبثقة مثل عقول النطقاء ، والأسس ، والاتمة وتابعيهم عليهم السلام ، فخرجت الى العقل بعلتهــــــا التي هي العقل المفارق المسمى الملك المقرب الملقب بالقلم ، بكليته وازلية عقولهم ، وعقول من يتبعهم على الحقيقــة يحقق ذلك ، ويشده قول صاحب المحصول تالياً لما ذكره ، ولو لم تكن الصور مبدعة بالازلمة لم يكن لها بقاء ، ولا عودة الى مهد معدنها الذي بدت منه مع الصورة ، ولكانت تفنى وثِنــدثر ، ولم يكن رجـــاء ولا خوف ولا ثواب ولا عقاب ، فان كل شيء تكون علته ازلية فيه صائر بها ايضا ازلسا ، فان قوله ذلك يوجب ان الصور التي ذكر ان لا بقاء لها ، ولا اتصال بمادنها الا بالقوة الازلية هي التي في عالم الطبيمة من الانفس التي لا قيام لها بالفعل، واكتساب البقاء والدوام الا بالذين نالوا الأزل والكمال ونولاهم لبـطل الثواب والعقاب على ما ذكره ، اذ بالنــاطق والقائمين مقامه يصح كونه ذلك ، فلا يصح معنى قوله الا في العقول المنبثقة من عالم الطبيعة من دون عالم الابداع.

## الغصل الثاني عشر من الباب العاشر

قال صاحب المحصول :

ولمناكان العقسل معاولاً بالازلية التي تفسيرها عندنا بالقول المركب

كلمة الله ، ولم يكن بينهما واسطة ثالثة صار العقل مثلها .

ونقول:

ان قوله ذلك يؤدي من المعاني مثل ما تقدم ذكره ، ولا يستحق ولا يلتى بالعقل الاول ، لا انه ذات يقال عليه ذلك اذ هو ذات الكلمة ، ولا انب شيء غيرها او كان ثم صار مثلها ، وكل ذلك لحق في العقول الخارجة من القوة الى الفعل في دار الطبيعة التي تصير يقبول آثار الكلمـة التي هي العقل الأول ، والاتحاد بها مثلها يؤكـُــ ذلك ، قوله : فلنــا صارت صورة الفعل بالكلمة صورة العقل ، صار العقل بذلك علة لما دونه من الاشماء ، وصار بالكلمة محمطاً بها بما يرى الباري فيه ، فان الذي صورته صارت بالكلمة صورة لها ، وصار علة لما دونه ويقتضي انه قد كان ولا هو علة ، ولا صورته صورة الكلمة والذي يكون بهذه المثابة انما هو عقول النطقاء ، لا ذلك العقل المبدع بلا واسطة ، الذي لم يكن قط هو غير الكلمة ولا هو غير علة الـكاثن وجوده وجوداً أولاً عما تنقطم دونه الاوصاف ، تكبر وتعالى ، وفيا تكلمنــا عليه فيما تقدم من هذا الحد العظم كفاية عن التطويل ، وإذًا كان ذلك كذلك فاجراء ذلك الحد العظم مجرى هذه الحدود السفلية محال .

## النصل الثالث عشو من الباب العاشو

قال صاحب المحصول :

فلما كان مكذا سمي تاماً بالمبدعية ، وذلك ان الابداع من المبدع ، إذ بالابداع التام لا يكون إلا تاماً .

ونقول:

قد تقدم كلامنا على ذلك ، وقوله ذلك خطأ من وجهين ، احدهما انه اطلق العقل على المبدع وجعله مثل مبدعه الذي قال انه تام ، وهو شرك ، ولا يجوز ان يقال ، لان الله متجرد بنفسانيته عن النام والتام الموجودين بابداعه اياهما ، ولا يقال ان المبدع بالابداع التام لا يكون إلا تاماً حتى يكون الابداع هو النام ، وثانيها انه اوقع امم المبدعية على ما يكون من عالم الطبيعة وذلك عال ، لان الذي يستحتى اسم المبدعية هو المتقدم وجوده على الأشياء كلها ، لا من الشيء الذي هو التائم بالغول ، ولا بالقوة ، واذا كان ذلك كذلك فلا يجوز اعتقاد ما قاله إلا على الرجه الذي يصح .

### الفصل الرابـع عشر من الباب العاشر

قال صاحب المحصول :

ان المقل انما يفيد الصور من علته التي هي الكلمة ، كما ان الشمس تفيد القابسين من ضوئها ، لا من جرمها ، واذا كان اخراجه لما فيه من قوة علته التي هي الكلمة ، وافادته اياهم كذلك منها استبان ان الكلمة هي التي صارت علة الأشياء البارزة من العقل ، لاهوية العقل ، إلا ان المقل صار واسطة بين الكلمة وما دونه .

#### ونقول:

ان المقل الذي ذكره هو عقول النطقاء وتابعيهم التي من علتها ، والتي هي غيرها يقتبسون ، لا العقل الاول الذي هو المبدع الأول ، لأن العقل الاول الذي هو المبدع بيكونه هو الملة ، والكلمة بعينها التي عنها ومن ذواتها وجود ما وجد ، ولذلك قلنا انه التمام الذي عنه وجد التام فلا يحتاج الى شيء هو خارج عن

ذاته ، لكونه علة لوجود الأشياء ، ولو تقدمه شيء هو غيره ، لوجب ان يكون ذلك المتقدم هو المبدع الأول ، لا هو ، وللزم ان يكون الأمر مؤدياً الى اختلال رتب الموجودات ، وذلك محال . وقوله : ان العقل (١) صار واسطة بين الكلمة وبين ما دونه ، فقد بيئنا استحسالة الأمر فيا سبق من الكلام في صدر كتابنا .

ولا بأس ان نزيد فنقول .

كيف يجوز ان يكون شي، يتقدم على العقل الأول ؛ فيكون واسطة بينه وبين ما دونه ? والعقل هو ذات الكلمة التي هي العلة الموجودة عن الله تمالى ، ولو جاز ان يتقدم عليه شيء لم يخل ذلك المتقدم ان يكون ، إما من نوع وجوده فباطل ان يتقدم عليه ، وقد تسارت مراتبها ، وحدودها ، بكونها من نوع واحد ، وإن كان لا من نوع وجوده ، فلا يخلو ان يكون إما انه شيء ، أو غير شيء ، فان كان شيئاً فهو هدف لإدراك العقول ، وما يدركه العقل ، فالعقل هو المتقدم عليه لا هو ، وإن كان غير شيء ، فليس ذلك هو الكلمة بل هو المتعالى عن الصفات التي يستحقها الشيء باقسامه ، سبحانه تعالى علواً كبيراً ، فعلى أي الاحوال أخذ ؟ وحسب الاستحالة ان يكون شيء متقدماً على العقل الاول ، فليس فوق الشيء إلا الشيء تعالى ، وإذا كان ذلك على العقل الاول ، فليس فوق الشيء إلا الشيء تعالى ، وإذا كان ذلك كذلك ، فهو الكلمة وهو العلة وهو العقل على ما شرحناه فيا تقدم وحسبنا الله ونعم الوكيل .

## الفصل الخامس عشى من الباب العاشو

قال صاحب المحصول :

<sup>(</sup>١) سقطت بنسخة ( أ ) .

والابداع واسطة بين المدع والمدع هو اثر من المؤثر في المؤثر ، وقال : وصورة الابداع متوسطة بين الفاعل والمعول ، ووجودها من جهة المدع في المعول ، فهذه الصورة اعنى الابداع صارت في المبدع سبحانه .

#### ونقول :

هذا الكلام ينطوي فيه ايجاب ما لم يبدعه الله ، ولا احدثه وهو خلاف ما عليه الموحدين ، وذلك انه بقوله جعل الابداع غير المبدع فقد اوجب ان الابداع صورة في المبدع ، ثم اوجب بقوله ان يكون ما صارت الصورة التي سماها ابداعاً له صورة والذي سماها مؤثراً فيه ثابتاً ؛ غير مخترع ؛ ولا محدث ، ولا يجوز اعتقاد ذلك فان الابداع ليس شيئًا هو غير المبدع اذ لو كان ما يتصوره مبدعاً غير الابداع لا يخلو ان يكون اما وجوده مـم الله تعالى ، او وجوده لذاته ، وبطل ان يكون وجوده لذاته ، فسكون فمه مجزأ ، فيما لم يزل مع الله تعالى اذ لا يخلو وجوده مع الله تعالى من ان بكون متشابها له تعالى الله عن ذلك ، ومشالاً له فيكون كونهما اثنين مثلين موجباً لاختصاص كل منها بما به وقعت الاثنينية والاختصاص في شيئين الا يكون الا لسبب موجب كونهما على ذلـك سابق عليهما ، وعنه وجودهما ، واما غير متشابه ، ولا مثل فيكون ضــــداً ، ووجود الضدين لا يكون الا بغيرهما الذي يحفظ عليهما وجودهما ، اذ في وجود احد الضدين بطلان وجود الآخر ، فقد اوجب وجودهما ( ما يتقـــدم عليها مما يحفظ عليها وجودهما ) فيقتضى ذلك أن يكون المبدع تعالى مبدعًا ، وان يتقدم عليه ما هو اولي ، وبالالهية تعالى وتكبر ، وذَّلـــك اشد امتناعاً ، واكثر محالاً ، وإذا كان وجود ما اوجب وجوده ، إلا إنه لا يخلو من وجهين اذا بطل الوجهان جميمًا بطل ان يكون وجوده لذاته ، وإذا بطل أن يكون وجوده لذاته ، ثبت أن يكون وجوده عن

الله تعالى ، والابداع وجوده عن الله تعالى فليس الواحمه من الابداع ، والمبدع بان يقال انه ابداع او مبدع اولي من الآخر ، وإذا كان ذلك كذلك وبطل ان يكون الرجود عما يصدر عنه الموجود ، الا واحمداً ثبت ان الابداع هو المبدع كان ما قاله صاحب المحصول خطأ ، فليتجنب ان شاء الله تعالى ، وإذا قد أتينا على ما وعدنا به في اول الكتاب .

#### ' فنقول :

ان التوحيد ومعرفة الحدود امر صعب ، وبه حياة الانفس وبقاءها وخلاصها من عالم الطبيعة واستحالاتها ، ولما كان صعباً ، وعـلم الله تعالى ان عباده كلهم لا يبلغون الدرجة التي ينالون بها الكمال بمرفة حدود الله وتوحيده من الله ؛ من بينهم على رجل واحد من كل زمان بالكمال ؛ والاصطفاء ، مثل الامام ضاوات الله عليه ، اعنى بالكيال أن يكون كاملا في قبول الفيض الساري في عالم الطبيعة من جهة الملائكـــة المقربين ، فيكون بذلك مهيمنا عليهم ، ومرقيًا لهم الى جملته ، فأوجب الله تعالى طاعته ، ومحبته ليصيروا بذلك من جلته ، ورأفة منه بهم ، ولا سبيل الى ذلك الا باعتاد العبادتين ، وقضاء الحق منهما علما وعملًا ظاهراً وباطناً، والحرص على المحافظة عليهما ، ولا يكون ذلك الا بذكر الموت ومسا يعقب من مفارقة الاهل ، والولد ، والاقارب ، والوطن ، والتيقن بان لا وصول الى المعاد إلا بالزاد ، وأن لا زاد إلا ما يدخر إلا بطاعـة يقام فرصها ؛ وفريضة يؤدي حقها ؛ وخير يفعل ؛ وعمل صـالح يعمل ؛ وعلم محقَّائق الاشياء 'يقتني ، جعلنا الله وجماعة المؤمنين في مشارق الارس ، ومغاربها ، من يختم بالحسنى ، ورزقنا وايام شفاعة محد وعلى والائمـــة

<sup>(</sup>١) سقطت في نسخة (١) .

الطاهرين ، وامامنا [ الحاكم يأمر الله ] وآبائه الحادين ، سلام عليهم في ارض القدس بنه ورأفته ، وعند ذلك نختم الكتاب بالحسد لله رب العالمين ، واللحشة والصلاة على خير الاولين والآخرين ، محداً وآله الغر الميامين ، والائمة الحادين ونقول : لا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم ، ما شاء الله ، واستغفر الله ، وافوض امري الى الله ، حسبي الله نعم الوكيل ، نعم المولى ونعم النصير ، والحمد لله حق حمده ، والصلاة على محسد وآله الطبيين الطاهرين اجمين .



## فهرس المواضيع

#### و مقدمة الحلق ع

#### من صفحة ٥ الى صفحة ٣٩

عرض موجز المقلة الثقافية التي كانت تسيطر على المجتمع الاسلامي في أواخر القرن الثالث الهجرة ، وعن الحلافات المقاقدية وأسبابها ، والمؤثرات التي كانت تسيطر على الكتتاب والعلماء في ذلك العصر المبكر ? ثم الى أي مدى كانت المناقشات والمحاضرات تأخذ طريقها ? ومن الأمور التي بشار اليها ان الاسماعيلية تعتبر من الطوائف التي ساممت بقسط وافر في مذه المناقشات ولكن على نطاق أوسع وفي مجال جديد مبتكر يحمل الباحث يقر بان التحرر الفكري اثر كبير في معتقداتها بالنظر لان النقاش لم يقتصر على الطوائف الاخرى الممادية عقائدياً ، بل تجاوزتها الى دعاة الاسماعيلية انقسهم .

ان أول مناقشة علمية حرت في ذلك العصر كانت المناقشة التي اشترك فسها كل من النحاة الاسماعيلين : محد بن احمد اللسفي صاحب كتاب (المحصول) ، وأبوحاتم الرازي صاحب كتاب (الاصلاح) ، وأبو يعقوب السجستاني صاحب كتاب (الرياض) . وهؤلاء قد خصصوا الكتب المذكورة لاعلان آرائهم في الالهيات .

وقد ظهرت اهمية كتاب ( الرياض ، في الأوساط العلمية عندما بدأت تظهر آثار الكرماني لحيز الوجود ، فاعتبر من الكتب النادرة التي تمثل الآراء الفلسفية السائدة في القرن الثالث هجري وما بعده .

في المقدمة ايضاً سيرة حيساة الرازي ونشاطه ومؤلفاته وآرائه ، ثم سيرة حياة السجستاني وآراؤه ، ثم سيرة حياة حميد الدين الكرمساني ، وبعد ذلك محتويات كتاب د الرياض ، وأقسامه ولحمة خاطفة سريعة موجزة عن الكتاب وأبوابه وفصوله .

### ﴿ مقدمة المؤلف »

#### من صفحة ٤٧ الى صفحة ٥٢

حديث مقتضب عن الأسباب التي حدت به لوضع كتاب والزياض ، ثم استعراض لوجهات النظر التي وردت في الكتب الثلاث و المحصول ، و والاصلاح ، و و النصرة ، بشكل موجز .

«الباب الاول» من صفحة ٥٣ الى صفحة ١٠٠

مقسم الى ثمـانية وثلاثين فصلاً يبحث في جوهر النفس الذي هو المنبعث الأول .

«الباب الثاني » من صفحة ١٠١ ألى صفحة ١١٠

مقسم الى تسعة فصول ويبحث في باب العقل الاول الذي هـو المدع الاول . «الباب الثالث» من صفحة ۱۱۱ الى صفحة ۱۱۸
مقسم الى ستة فصول ويبحث في النفس والهيولى وهل هما يشبهان
الأول أم لا ?

«الباب الرابع» من صفحة ١١٩ الى صفحة ١٢٦ مقسم الى ثمانية فصول ويبحث في كون الأنفس اجزاء لا آثاراً.

«الباب الخامس» من صفحة ١٣٧ الى صفحة ١٣٤

مقسم الى سبعة فصول ويبحث عن ان البشر هم ثمرة العالم .

«الباب السادس» من صفحة ١٣٥ الى صفحة ١٤٢

مقدم الى تسعة فصولويبحث في الحركة والسكون والهيولى والصورة .

«الباب السابع» من صفحة ١٤٣ الى صفحة ١٥٢

مقسم الى سبعة فصول وهو خاص في اقسام العالم .

«الباب الثامن» من صفحة ١٥٣ الى صفحة ١٧٥
مقسم الى اربعة وعشرين فصال في القضاء والقدر
مقسم الى اربعة وعشرين فصال في القضاء والقدر

والباب التاسع، من صفحة ١٧٦ الى صفحة ٢١٢

مُقسم آلى ثلاثة وثلاثين فصلًا وهو في باب شريعة آدم ووصي نوح .

« الباب العاشر » من صفحة ٢١٣ الى صفحة ٢٣٠ \_

منسم الى سنة عشر فصلا وهو في باب التوحيد والمبدع الاول.

« مقدمة افرنسية » تتضمن تعريف عن كتاب الرياض وسبب وضعه .

## فهرس الآيات القرآنية ،

#### صفحة

- ٥٧ د سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق ٤.
   د لا الشمس بنبغي لها ان تدرك القمر ولا اللسل سابق النهار
  - وكل في فلك يستحون ، .
    - ٦٤ ﴿ وَمِنْ آيَاتُهُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ ﴾ .
      - ٧٩ ﴿ وَأَنْ مَنْ شِيءَ إِلا يُسْبِحُ مُحِمَّدُهُ ﴾ .
        - ٨١ ﴿ وَارْسَلْنَا الرَّبَاحِ لُواقِحٍ ﴾ .
- ١٠٨ ولا تقتاوا اولادكم خشية املاق ومن فعل ذلك فقد أثم وأتمدلنى طوره واسقط نفسه .
  - ١٤٨ ويا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية ، .
- ١٦٠ ( انا كل شيء خلقناه بقدر » . ١٦٦ د سنريم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحتى » .
  - ١٦١ درينا ما خلقت هذا باطلاء .

 ١٦٩ وربي أرني انظر اليك قال لي تراني ولكن انظر الى الجبل فان استقر مكانه فسوف تراني فالما تجلس ربه الى الجبل » .

١٧٠ د سبحانك تبت اليك ،

۱۷۲ دان الله يحب المحسنين،

١٧٣ وليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فسيا طمموا اذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحانت » .

١٧٨ و ولكل أمة جعلنا منسكاً هم ناسكوه فلا ينازعنك » .

١٧٨ و واتل عليهم نبأ ابن آدم بالحق اذا قربا قرباناً ه .

۱۸۱ (كان الناس امة واحدة ،

١٨٢ د يا ويلتي اعجزت ان اكون مشل الغراب فأواري سؤاة اخي
 فأصبح من النادمين ٤ .

۱۸۳ دان اکرمکم عند الله اتقاکم ، .

۱۸۳ د انن بسطت الي يدك لتقتلني ما انا بباسط يدي اليك لأقتلك ان اخاف الله رب العالمين ، .

1۸٦ ديا بني اسرائيل اذكروا نعني التي انعمت عليكم واوفوا بعهدي أرف بعهدي أرف بعهدي فارهبون وآمنوا بما انزلت مصدقاً لما ممكم ولا تكونوا اول كافر ولا تشتروا بآيائي ثناً قليلاً وإياي فاتقون ، ولا تلبئوا الحق بالباطل وتكتموا الحق وانتم تعلون وأقيموا الصلاة وآزا الزكاة واركعوا مم الراكعين ، .

۱۸۹ د انا ارسلنا نوحاً ۽ .

۱۸۹ د شرع لکم من الدین ما اوحی به نوحاً والذي اوحینا الیك
 وما وصینا به ابراهیم وموسی وعیسی ان اقیموا الدین ولا تتفرقوا ».

۱۸۹ د انا اوحینا البك كما اوحینا الی نوح والنبین من بعده وأوحینا الی ابراهیم واسماعیل واسحاق ویعقوب والاسباط وعیسی وأبوب ویونس وهرون وسلمان » .

- و اتجمل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك 19. ونقدس لك ، .
- و حتى اذا جاءوا قال : اكذبتم بآياتي ولم تحيطوا بها علماً ﴾ . 190 و انی اعلم ما لا تعلمون ، . 197

  - د ونحن نسبح مجمدك ونقدس لك ، . 199
- « وعلم آدم الوسماء كلما ثم عرضهم على الملائكة فقسال انبئوني 199 باسماء هؤلاء ان كنتم صادقين قالوا سبحانك لا علم لنــا إلا ما علمتنا انك انت العلم الحكم ، قال يا آدم انبشهم باسمائهم فلما انباهم باسمائهم قال : ألم أقل لكم اني اعلم غيب السماوات والأرض ، .
  - د يوم يجعل الولدان شيبا ، . 7 . .
  - و وأذا السماء انفطرت واذا الكواكب انتشرت ، . 7 . 7
- اذا الشمس كورت واذا النجوم انكدرت واذا الجبال سيرت 7 . 7 واذا العشار عطلت ، .
  - د واصنم الفلك ، . 7 . 9
  - د وكلما مرَّ علمه ملأ من قومه سخروا منه ۽ . 7 - 9
    - « سآوي الى جبل يعصمني من الماء » . 11.
      - و لا عاصم اليوم من أمر الله ، . 711
        - د شهد الله ان لاله ه . 714

## فهرس بأسماء الكتب المخطوطة والمطبوعة التى ورد ذكرها

النصرة - 7 ، 4 ، 17 ، 47 ، 44 ، ( \*\* ( \*\* ( \*\* ( \*\* ( \*\* ) ( a ) ( a a ( a f f a f f a . ( 71 ( 74 ( 74 ( 7. ( 04 \* YA \* YY \* YZ \* AŁ \* YT . 41 ( 47 ( 47 ( 47 ( 48 (1.7 ( 99 ( 98 ( 98 ( 98 < 1.4</p>
< 1.7</p>
< 1.0</p>
< 1.7</p> < 117 < 11E < 11P < 111 · 144 · 144 · 140 · 144 · 101 · 100 · 114 · 114 

الاصلاح - 7 ، 4 ، 77 ، 44 ، 34 ، · ٣1 · ٣٠ · ٢٨ · ٢٧ · ٢٦ (00 (01 (07 (0. (71 ( 71 ( 77 ( 7 · 09 · 04 '41'AY'AO'A1'Y4 (1.1(1.) (4x (4v · \\ 1 · \\ 1 · \\ 1 · \\ 1 · \\ (147 (140 (141 (144 (111 (110 ( 174 ( 17A (107 (100 ( 114 ( 114 1 1 VA 1 17 + 107 1 104 71£ 4 714

```
اللقاليد ـ ١٢ ، ٣٣
    المصابيح ـ ١٧ ، ٢٩ ، ٣٠
                             · 194 · 19 · 189 · 188
الرسالة المضنية _ ۲۱ ، ۲۷ ، ۳۳ ،
                             · ۲٠٣ · ۲٠٢ · ١٩٨ · ١٩٤
الرسالة الواعظة - ٢١ ، ٢٧ ، ٣٤
                             المحصول - ۲ ، ۱۰ ، ۲۲ ، ۲۹ ، ۲۷ ، ۳۱
تنبيه الهادي والمستهدي – ۱۹ ، ۲۱
      من المشرق الى المغرب – ٨
      ۹ ، ۲۰۲ ، ۱۳۸ ، ۲۰۰ | رسائل فلسفية 🕒 ۸
      ۲۱۳ ، ۲۱۲ ، ۲۱۲ ، ۲۱۷ | اعلام النبوة - ۹
      ۲۲۰ ۲۲۱ ٬ ۲۲۲ ، ۲۲۲ | الأقوال الذهبية - ۹
     ۲۲۰ ۲۲۲ ۲۲۲ ۲۲۹ | إثبات النبوات - ۱۲
             الرياض ــ ٨ ، ١١ ، ٢٧ ، ٢٧ ، ٢٣ ، كشف المحوب
     أتحفة المستجيبين – ١٢
                             . 0. . LY . LY . LO . LE
              ۱۰۱ ٬ ۱۱۱ ٬ ۱۱۹ ٬ ۱۲۷ ٬ [زاد المسافرين
               أأسس الدعوة
                                     114 . 104 . 140
     17 -
             تأويسل الشرائع
                             راحة العقل - ١٩ ، ٢٠ ، ٢١ ، ٢٨ ،
                ۳۷ ، ۵ ، ۳۷ ، ۵۷ ، | سوسن النَّمْم
                    ۳۶، ۹۹، ۲۰۹، ۲۰۰ | الموازين
                  سلم النجاة
                                      107 - 111
               الرسالة الماهرة
     17 -
                                  الافتخار - ۱۱ ، ۱۲ ، ۲۲
      مسلمات الأحزان - ١٢
                                   الفرق بن الفرق - ٢ ، ١٢
              ا اسرار المعاد
                                               الجامع – ١٠
      المواعظ في الأخلاق – ١٢
     الغريب في معنى الاكسر - ١٢
     تأليف الأرواح -- ١٢
                                           الزينة – ٩ ٠ ١١
```

معاصم الهدى - ٢١ الأقوال الذمسة ــ ٢١ الروضة - ۲۱۸، ۹۹، ۸۱، ۲۱۸ التوراة ـ ٣٣ فصل الخطاب وانابة الحق المتجلى عن الارتباب - ٢١ رسالة المعاد - ٢١ رسالة الفهرست – ۲۱ المقادىر والحقائق\_ ٢١ رسالة التوحيد في المعاد – ١٦ تاج العقلاء ــ ٢١ ميزان العقل - ٢١ النقد والالزام – ٢١ الكيل النفسي - ٢١ المقايس - ٢١ المجالس البغدادية والبصرية - ١٠٨(٢١ رسالة الشعرى في الخواص - ٢١ رسالة اسبوع دور الستر - ٢١ دائرة المارف الاسلامية - ٢٨ معالم الدن -- ۱۳۸

الأمن من الحبرة 17 -خزائن الأدلة 11 -البرماري 11 -ثلاث رسائل اسماعيلية - ١٢ خس رسائل اسماعلية - ١٢ فصول وأخبار – ١٦ عىون الأخبار 17 -الرسالة الواعظة 17 -العشارات - ۱۷ عبون المسائل – ١٨ الارشادات – ۱۸ مقال عن النهج - ١٨ مبادىء الفلسفة - ١٨ المصابيح في اثبات الامامة - ١٩٠٤١٩ الرسالة الدرية - ٢١ ه الوضيئة – ۲۱ و اللازمة – ۲۱ و الهادية - ٢١ د الكافية - ٢١ رسالة النظم - ٢١

## د فهرس الاعلام ،

< 194 < 190 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 < 184 (144 (144 (146 (144 (4.5 (4.1 (4.. ( 144 · \* • \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · • 711 6 T+4 آدم بن الشيخ محمدعلىالسورتي – ٣٩ ا ارسطو ۔ ۹ ، ۲۰ ، ۲۴ اسماعيل بن عبد الرسول بن مطا خــان الاييني - ١٢ احماعيل – ١٨٩ اسفار بن شیرویه 🗕 ۸ اسحاق – ۱۸۹ المعز لدين الله الفاطمي – ١١ ، ٢٧ ، \*14 . 144 . 143 النعان بن حيون المغربي التميمي - ٢٧٤١١ ١٨١ ، ١٨٢ ، ١٨٥ ، ١٨٦ ، أ البيروني – ١٢

أبو يعقوب السجستاني – ٢٠٧٢م < 10 < 14 < 17 < 17 < 1 · . . . . 44 . 44 . 44 . 40 . 44 ابراهیم – ۱۸۹ ، ۲۰۶ ، ۲۰۳ ابو حاتم الرازي ـ ۲ ، ۷ ، ۸ ، ۹ ، · +4 · +4 · +4 · 11 411 414 6 14 6 41 6 40 أبو عبدالله الشيعي - ٨ ابو بکر ۔ ۱۸۳ ابو بكر محد بن زكريا الرازي - ٩ ان لوح – ۲۱۲ ، ۲۱۱ ، ۲۱۲ ، ۲۱۲ ان سينا – ۲۰٬۱۸ ادريس عماد الدين – ١٦ (1A+ (144 (144 (TT) - p))

يول كراوس - ٨ بارمنىدس ٢٤ جعفر بن منصور اليمن – ١١ حمدالدن احمد الكرماني - ٢٠٢٠٦٠ (17 (17 (10 (11 (1. (4 \*\*\*\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* 'TT 'TO 'TE 'TT' TA'TA 09 149 141 دمکارت - ۱۸ دمقریٹس ـ ۲۹ رستم – ۱۱ سلمان - ١٨٩ صالح - ۱۹۳ ، ۲۰۹ شبث - ۲۱۱ على ن ابيطالب ٢٢٩٠٢٠٢٤٩٩٤٨ عسى \_ ۲۰۷٬۲۰٤٬۱۸۹٬۱۸۸٬۱۷۷ عبد القادر البغدادي - ٦ عارف تامر - ۲۲ ، ۲۱ ، ۳۹ غولد زيهر – ۲۸ محد بن احمد النسفي - ٢ ، ١٠ موسی - ۲۰۲٬۱۸۹٬۱۷۷ کوسی محد المهدي بالله - ٨ ، ٩ محمد بن ابی بکر – ۱۸۱

الىغدادى -- ١٢ الحاكم بأمر الله - ١٦ ، ١٧ ، ٢٣٠ الىقدادى – ۲۰ الفزالي - ٢٠ الكندي – ۲۰ الدكتور محمد كامل حسين – ١٦ ٠ 09 6 71 الدكتور مصطفى حاسى -- ١٦ ، ٥٩ السريانية – ١٧ الفارسة ــ ١٧ الفارابي - ۲۰٬۱۸ الباقلاني - ٢٠ الاسماعيلية - ٥٠٧٠٦، 44 . 44 . 44 . 44 . 4. المروزي - ۸ الساسين\_ ٨ القر امطة \_ & الفاظمية - ١٦ ١٦ ١ القائم الفاطمي - ٩ اماذقلیس - ۱٤٧٬۱۰۰٬۲٤ ايىويىكورس - ٢٩ افلاطونية – ١٨ أفلاطون ــ ۲۰ ، ۲۶ أفتكين الضيف -١٦

مرداويخ القائد - ٨

## فهرس باسماء المدن والاقطار ،

| طهران - ۱۲ ، ۳۸        | أذربيجان ۔ ٢   |
|------------------------|----------------|
| طبرستان 🗕 ۸            | بغداد ـ ۸      |
| صفهان – ۸              | بيروت - ۲، ۴۹  |
| اعمان – ۷۸             | ُ مخاری – ۱۱   |
| افارس – ۲              | الديلم 🗕 ٨ و ٩ |
| القاهرة ــ ۲۱٬۱۳، ۲۲   | الري - ٨       |
| لبنان - ۲۹،۸           | سلمية 🗀 🖈      |
| اکراجاس – ۲۴           | سوريا – ۸ و ۱۱ |
| الهنسد – ۲۰،۲۱، ۴۸، ۴۹ | سجستان ــ ۱۱   |
| ایران – ۱۱٬۱۲          | سورت ــ ۳۹     |
| اليمن - ١١             | صقلیة – ۲۴     |

comparée entre celle-ci et les théories philosophiques officielles des ismallites,

Si la série d'ouvrages historiques et philosophiques déjà étabis et publiés par nos soins s'enrichit aujourd'hui d'un volume nouveau, ear-riad, cela ne saurait se faire sans un mot de reconnaissant hommage à l'éminent orientaliste qu'est Professeur W. Ivanow. Car c'est grâce à son infatigable initiative au service de la science que la plupart des manuscrits ismaéliens ont pu être mis à jour. Travail énorme et désintéressé qu'inspire un seul souci: celui d'informer le monde islamique sur cette philosophie universelle qui fit bouillonner les esprits pour un temps, fascina le regard des savants et fut, en Orient comme en Occident, à la fine points de leurs approximations.

Aref Tamer

Beyrouth — Liban 1960 le profit pour qui recherche l'origine de ces controverses, lorsqu'il s'applique à creuser les diverses opinions. Il découvre que l'œuvre des auteurs de cette époque lointaine constitue un monument de science nouvelle par rapport à leur siècle, tant pour la pénétration des problèmes philosophiques que pour l'ampleur de la recherche dans le domaine des commentaires de textes et de l'exégèse des versets coraniques. Cet effort leur a valu d'approcher de la réalité et de s'en faire une conception raisonnée.

La plupart du temps les controverses en question avaient pour origine des discussions orales que se livraient les cercles et les centres d'études scientifiques. Elles prenaient la forme de longues conférences qui s'étalent dans les livres à longueur de pages. Parmi les groupements qui contribuaient abondamment à ces débats, nous trouvons celui des Ismaéliens. Mais ce qui est assez surprenant, c'est que, ces débats de théologie à peine terminés entre différentes sectes, nous voyons les Ismaéliens s'engager dans un autre genre de controverse, un genre tout nouveau... C'est la controverses entre leurs Da'is eux-mêmes. C'eci prouve clairenent que la liberté de pensée était chez eux une loi souveraine. Le dynamisme de leur réflexion intellectuelle, affranchie des chaînes de la tradition, s'imposait ainsi aux milleu conservateurs et les forçait à l'abandon des positions surannées.

L'ouvrage intitulé «al-mahsul» parut dans les milieux ismaéliens au début du 4ème siècle de l'Hégire (10ème siècle après Jésus-Christ). Il est attribué au Da'i an-Nasafi, il est curieux qu'al-Kirmani, en parlant de ce texte, omette de mentionner son auteur. Peut-être cette omission est-elle un indice que le livre a été attribué par erreur a an-Nasafi. La faveur obtenue par «al-mahsul» dans les milieux ismaéliens amena le Da'i Abu Hatim ar-Razi à rédiger de son côté un cerit intitulé «al-islah». Ce livre renferme une critique de certaines opinions rapportées par «al-mahsul». Cette discussion poussa un autre grand Da'i, Abu Ya'qub as-Sijatani, à intervenir à son tour contre ce qu'il estimait contraire à la vérité et aux principes philosophiques. Dans son livre «an-nasra» il prit le parti de l'auteur d'«al-mahsul» et critiqua ar-Razi sans toutefols chercher à ruiner la position de celui-ci.

Peu de temps après lui, al-Kirmani aborda le même sujet de façon magiatrale. Ce fut dans ce précieux traité «ar-riad»: il se donna le rôle d'arbitre entre les auteurs d'«al-islah» et d'«an-nasra» et sut, avec une habileté consommée, à la fois combler d'éloges et critiquer avec rigueur scientifique les différentes positions des trois livres, en les confrontant avec la doctrine fondamentale de l'Ismaélisme. Autrement dit, son ouvrage constitue une étude Le livre que nous présentons aujourd'hui aux experts de sences philosophiques s'appelle «ar-riad». Il a pour auteur Sayyidna Hamid ad-Din Ahmad b. Abdallah al-Kirmani qui était Da'i de l'Imam fatimite, le khalife, Al-Hakim bi-Amrillah en Iraq et en Perse. Il portait le surnom de «Iujjat al-Iraqain» (chargé de la mission ismaélienne pour ces deux récions).

Les chefs religieux ismaéliens comptent «ar-riad» au nombre des ouvrages importants s'adressant aux plus instruits de ceux qui occupent les premiers rangs de la secte. Il se caractérise de ce fait par le niveau élevé et la force de sa doctrine. Cela explique que les débutants en matière de recherche philosophique aient éprouvé de la difficulté à comprendre les implications de ce texte, à pénétrer les nuances de son vocabulaire technique.

\*Ar-riad> marque une étape dans l'évolution de la pensée islamique et nous présente une image claire de la croissance de l'édifice doctrinal ismaélien. Et quand nous savons que le livre expose en raccourci l'enselgnement prépondérant de cette période de l'Ismaélisme, nous comprenons quelle influence il a pu exarcer. Il est de bonnes raisons pour considérer ce texte comme une conférence générale de philosophie qu'élaborèrent quatre des grands Da'is ismaéliens de la première période, en y insérant leurs efforts de réflexion philosophique ainsi que leur exégèse ésotérique. Ce sont: le Da'i Muhammad b. Ahmad an-Nassfi, Abu Hatim ar-Razi, Abu Ya'qub as-Sijistani et Hamid ad-Din al-Kirmani. Dans cette œuvre commune de critique les quatre penseurs s'adonnèrant passionnément à la défense de leur spéculation et y condensèrent leur doctrine.

Il est aujourd'hui admis que vers la fin du 3ème siècle de l'Hégir le monde islamique offrait les traits dun état de culture — sclentifique, philosophique et littéraire — avancé, mais travaillé par des messages nouveaux et des controverses doctrinales variées. Les théologiens se livraient alors à des débats sans fin, dégagés de tout fixisme dans l'expression. Quel n'est pas dès lors

# المطبعت البحس رتية بيروت - شارع سوريا - تلفون ٢٤٧٣٩